
   ISSN: 2992 - 1449       56 -44ص ، (0205) 00/ العـــذد: 00المجلذ

رؤى مستقبهيت مجلـت 

نهدراساث الاجتماعيت 

 والإنسانيت

 

64 

   في فهسفت بول تايهور الطّبيعت محتراا

 تجّاههالأخلاقي وا التحّوّلفي 

Respect for Nature in Paul Taylor's Philosophy 

- In the Moral Transformation and Its Direction - 

ػض٠ضٚ  محمد
1*

ؾٍٛي خذز ِؼّش،   
2 

1 
 .v.nu.uoziza.m-zd.fe.hu(، انؼُٕاٌ الانكزشَٔٙ انًُٓٙ ؾضجتش)ال قغ١رس ذٓ ذٛػٍٟ ؾحِؼس

2
 m.djeoulkhedda@univ-chlef.dz(، انؼُٕاٌ الانكزشَٔٙ انًُٓٙؾضجتش)القغ١رس ذٓ ذٛػٍٟ ؾحِؼس

 20/10/2025ربسٚخ انُشش:               22/04/2025ربسٚخ انمجٕل:          01/01/2022ربسٚخ الاعزلاو: 

 

 : ملخص

خ ثبنطّجٛؼخ فٙ انؼمٕد الأخٛشح، كُزٛجخ نًب أصجح ػهّٛ انؼبنى يٍ رذْٕس ثٛئٙ يزؼذدّ رؼذدّد الاْزًبيبد انفكشّٚ 

فبع زٙ اَجشد نهذّ ،  َشٚذ أٌ َمف ػهٗ ٔجٓخ َظش ئحذٖ انشّخصٛبد انّ َمذيّٓبزٙ الأشكبل.  فٙ ْزِ انٕسلخ انّ 

.   ٔئر عُُظش فٙ يٕلفّ، Paul Taylorخ انفٛهغٕف الأيشٚكٙ ثٕل ربٚهٕس  جٛؼخ،  ْٔٙ شخصّٛ انطّ ػٍ  

 ّٔ ٌّ يب عٛحكى ػًهُب ْذفبٌ؛  انٓذف الأ خ نفكشِ، ثصفزٓب رًثمّ يُؼطفًب خلالّٛ انشّؤٚخ الأ ئثشاصل، ْٕ َشٛش  أ

ٌّ يؼشفًّٛب جذٚشًا ثبلاْزًبو.  ٔانٓذف انثّ  ًّ ٔجٓخ َظش بَٙ؛  ْٕ رجٛبٌ أ خ ٛزّ الأخلالّٛ ِ رمذوّ اعٓبيًب نّ أْ

غبس يب ئرنك فٙ  ظحذ رطغٗ ػهّٛ انًشكلاد انجٛئخ. ٔكمّ أز٘ خ ثبنُغّجخ ئنٗ ٔالؼُب انًؼٛش، انّ ٔانًؼشفّٛ 

 حهٛهٙ.ٚغؼف ثّ انًُٓج انزّ 

 خ.خلالّٛ الأ خ انحٛبح؛ انًؼبٚٛشجٛؼخ يشكضّٚ ؛ احزشاو انطّ الإَغبٌخ خ؛  يشكضّٚ الأخلاق انجٛئّٛ  مفتاحيت:الكلماث ال
There have been multiple intellectual interests in 

nature in recent decades, as a result of the 

multifaceted environmental deterioration that the world 

has become. In this paper, we want to stand on the 

point of view of one of the personalities who has risen 

to defend nature, the American Paul Taylor. As we will 

examine his position, we point out that what will 

govern our work are two goals; the first goal is to 

highlight the ethical vision of his thought, as it 

represents an epistemological turning point worthy of 

attention. The second goal is to show that his point of 

view provides a contribution that has its ethical and 

epistemological importance with regard to our lived 

reality, which has become dominated by environmental 

problems. All of this within the framework of what the 

analytical approach helps with 



 

واتجاهاته الأخلاقيفي التحول   احتراو انطبيعت في فهسفت بول تايهور   

 

47 

Keywords: Environmental ethics; anthropocentrism; 

respect for nature; biocentrism; ethical standards 

. 

 
 

 محمد عزيزو، معمر جلول خذة  :*انمؤنف انمرسم

 مت: مقذّ 

انًؼبصشح ثزهجٛخ حبجبرُب انًخزهفخ،  ْٔٙ ثلا شكّ كثٛشح؛  ثبنشّغى يٍ اَشغبنُب فٙ انحٛبح 

ب  ًّ س انصُّبػٙ ئلّا أَُّب يغ رنك َجذ أَفغُب يعطشٍّٚ ئنٗ انجحث ػ ّٕ َزٛجخ يب أفشصِ انزطّ

الاعزفبدح يٍ يضاٚبْب انُفّغٛخ ٔانجًبنٛخّ ٔانصّحّٛخّ،  ٚشٚحُب، يٍ خلال انزفّكٛش فٙ انطّجٛؼخ، أٔ

. ْٔزِ انثُّبئٛخ انٕاظحخ يٍ انًإكّذ أَّٓب نٛغذ دٌٔ دلانخ، فجايؼبٌ أٔ الإٚكٕنٕجٛخّ ػًٕيًب

ٌّ  الإَغبٌ ٚغزفٛذ يٍ انطّجٛؼخ، ًٔٚكُّ أٌ ٚحمكّ يٍ ٔساء رنك  انُظّش  ًٚكٍ أٌ َزجٍّٛ أ

ػخ؛ ئنٗ انذسّجخ انزّٙ رجؼهّ ٚغشق فٙ ػبنى الأشٛبء. ٔ يٍ جٓخ أخشٖ ًٚكٍ أٌ  ّٕ يكبعت يزُ

ٌّ ْزا الإَغبٌ  ب ٚخغشِ َزجٍّٛ أ ًّ ض انكثٛش ي ّٕ لا ًٚكُّ ئلّا أٌ ٚؼٕد ئنٗ انطّجٛؼخ. فًٍ خلانٓب ٚؼ

ٛخ  ًّ يٍ ٔساء حشصّ ػهٗ الأشٛبء. ْٔكزا ئرا أيكٍ ئجًبل ْزا الأيش، فُحٍ أيبو أيش ثبنغ الأْ

ٌّ الأيش انزّ٘ ُٚجغٙ أٌ  عٕاء ثبنُغّجخ ئنٗ الاعزفبدح يٍ انجبَت انًبدّ٘ أٔ غٛش انًبدّ٘. ػهٗ أ

خ ٚذػَٕب ئ ًّ ٌّ ث ب عجك أ ًّ نٗ انزفّكٛش ْٕ انكٛفٛخّ انزّٙ ركٌٕ ثٓب ػلالزُب ثبنطّجٛؼخ، فًٍ انٕاظح ي

ػلالخ اعزفبدح ثبرجّبِ رصبػذ٘ ٔثبرجّبِ رُبصنٙ، ٔنكٍ يب ْٕ يطهٕة ْٕ رحذٚذ َٕع انؼلالخ 

 ٌّ ْزا  ثبنطّجٛؼخ؛ يٍ أجم رمذٚشْب ثبنًؼُٗ انزّ٘ ٚجؼهٓب أعبعٛخّ أٔ ْبيشٛخّ.  ُْٔب ٚجت انمٕل أ

ثٕل ربٚهٕس، فمذ أكّذ ْزا  رٍْ انجؼط َٔمصذ ُْب ثبنزحّذٚذ ػٍ الأيش نى ٚكٍ نٛغت ػٍ رٍْ

ب ٚأخز أشكبلًا  ًّ ٌّ الاْزًبو ثٓب ي ٛخ الاْزًبو ثٓب، ٔنكٍ ثًب أ ًّ الأخٛش ػهٗ دٔس انطّجٛؼخ ٔأْ

ٌّ  نُب أٌ َغأل يب ْٕ ٔجّ ْزا الاْزًبو ثبنطّجٛ ؼخ نذّٚ؟ يخزهفخ ٔٚزجغ َظشاد يزجبُٚخ،  فا

ّ٘ حذّ اعزطبع أٌ ٚحمكّ   ّ٘ كٛفٛخ؟  ٔئنٗ أ ٔنًبرا ٚعغ اْزًبيّ فٙ الإغبس الأخلالٙ ؟  ٔثأ

 ْذفّ يٍ رنك؟

لًا الإشبسح ئنٗ الأْذاف انزٙ َغؼٗ ئنٛٓب   ّٔ يٍ أجم الإجبثخ ػٍ ْزِ الأعئهخ ٚحغٍ ثُب أ

ل ْٕ رٕجّٛ  ّٔ ٌّ يب َغؼٗ ئنّٛ ثبلأعبط ًْب ْذفبٌ؛ الأ انُظّش ئنٗ فكشح فٙ ْزا انجحث. ئ

احزشاو انطّجٛؼخ انزّٙ لبل ثٓب ثٕل ربٚهٕس، نٛظ فمػ ثبػزجبسِ يٍ انشّخصٛبد انزّٙ أشبسد 

ئنٛٓب، ٔنكٍ يٍ  أجم رمذٚش انفكشح انزّٙ ٚطشحٓب، ْٔٙ فكشح احزشاو انطجٛؼخ؛ ٔانُظّش ئنٛٓب 

خ ٔنٛظ يجشّد أداح نلاَزفبع الاعزٓلاكٙ. ٔانٓذف انثبَّٙ ْٕ ًّ انٕلٕف ػهٗ  ثبػزجبسْب يٓ

انًُؼطف الاثٛغزًٕنٕجٙ انزّ٘ حًهّ فكشِ فٙ يٛذاٌ انجٛئخ، ٔانزّ٘ جؼم فكشح انطّجٛؼخ 

يشكضٚخّ، ثؼذ أٌ كبَذ انًشكضٚخّ انغّبثمخ رمزشٌ ثبلإَغبٌ، ٔيب فٙ رنك يٍ َزبئج، أعبءد ئنٗ 

ب ٚخفٗ  ًّ ٌّ يب ٚطشحّ ثٕل ربٚهٕس نٛظ ي شزٓب . ٔيٍ َبفهخ انمٕل أ ًّ ػهٗ انطّجٛؼخ، أٔ ْ

ل فٙ ْزا انشّأٌ؛ ئر ًٚكٍ أٌ َشٛش ُْب ئنٗ انذسّاعخ انزّٙ  لذيّٓب  ّٕ انذسّاعخ، ْٕٔ يمزشٌ ثزح

انًؼبصشح.  الأخلالٛخّ انؼبنًٛخّ انجٛئخ ٔانزحّذّٚبد ٔجذ٘ خٛش٘ َغٛى، ٔانزّٙ جبءد ثؼُٕاٌ أصيخ

خ يٍ فكشِ.  ػهٗ أَُّب ئرا أخزَب ثؼٍٛ الاػ ًّ ٌّ صأٚخ ٔانزّٙ أشبس فٛٓب ئنٗ أفكبس  يٓ زجبس  أ

ٛخ ْزا انجحث ركًٍ فٙ أَّّ ٚغؼٗ  ًّ ٌّ أْ انُظّش  نٓب أثشْب فٙ رٕجّٛ انجحث، ٚجذس ثُب الإشبسح أ



 

 محمد عزيزو ، معمر  جلول خذة
 

48 

ل انزّ٘ حصم فٙ انُظّش ئنٗ انطّجٛؼخ،  ّٕ ئنٗ انزطّشّق ئنٗ أفكبس ثٕل ربٚهٕس يٍ جبَت انزحّ

ل، ٔالأثؼبد  ّٕ ٌّ عٕاء يٍ حٛث انٕلٕف ػهٗ فكشح انزأّعٛظ، أٔ فكشح انزحّ انزّٙ آنذ ئنٛٓب؛ لأ

ٛزٓب نى ركٍ ثًُأٖ ػٍ أفكبس أخشٖ رُزمذْب،  ًّ أٔ رؼبسظٓب.    الأفكبس انزّٙ ٚطشحٓب يغ أْ

 فٙ رنك حغت يب  ٚغؼف ثّ انًُٓج انزحهٛهٙ.   عُُظشٔػهٗ أٚخّ حبل، فاَُّب 

 :.اننظّرة إني انطّبيعت1

١ٗ جٌٕظُّ ٠طؼّف ِٛلف ذٛي ضح٠ٍٛس ِٓ جٌطّر١ؼس ِٓ خلاي جلاعطخذجَ جٌّف ّّ ِٟٙٛ ٌّح ٠غ

ضٍه جلأِحوٓ جٌطّٟ ٌُ  ٚجٌطّٟ ٠فّٙٙح ذّؼ١١ٕٓ؛ ِؼNatural Ecosystemsٕٝجٌر١ث١سّ جٌطّر١ؼ١سّ 

، ٚضشًّ فٟ قم١مطٙح ٠pristineطذخًّ ف١ٙح جلإٔغحْ ِطٍمحً، ٚضّػًّ ذحٌطحٌّٟ أِحوٓ ٔم١سّ 

جٌّغحقحش جٌٕحّت١س ِٓ جٌطٕذسج، ٚجٌغحذحش جٌؿر١ٍسّ، ِٚشجػٟ جٌغّحفحٔح، ٚطكحسٞ جٌظّرحّس، 

أٚ ئرج شثٕح فٟ ػرحسز أخشٜ جلأِحوٓ جٌطّٟ ضٛؾذ ف١ٙح وّح  .ٚجٌّغطٕمؼحش ػٕذ ِظرحّش جلأٔٙحس 

ي، ٚجٌّؼٕٝ جٌػحّٔ. ٠genuinely wild stateaمٛي ق١حز ق٠ٛ١سّ ذش٠ّس قم١مس  ّٚ ٟ ٚ٘ٛ دْٚ جلأ

٠ٚؼٕٟ ضٍه جلأِحوٓ جٌطّٟ وحٔص ػشػس ٌٍطذّخًّ جٌرششٞ ذحٌظ١ّذ، أٚ جٌضّسجػس، أٚ جٌركع ػٓ 

جٌّؼحدْ، غُ ضشوص ٌكحٌٙح ٌفطشز ؽ٠ٍٛس، فىحْ ٌٙح ق١حضٙح جٌك٠ٛ١سّ، أٞ ٚؾٛد جلأق١حء 

ًّ جلأقٛجي ٟ٘ ٔظشز ضشوّ 1ٚجٌك١ٛجٔحش جٌّخطٍفس ّْ ٘زٖ جٌٕظّشز، ٚفٟ و ًّ  ض.ٚلا ٠خفٝ أ ػٍٝ و

ّْ فٟ ٘زج فظلًا ذ١ٓ جلإٔغحْ . ٌُ ٠طأغشّ ذحٌطذّخًّ جٌرششٞ، أٚ أّٔٗ ذؼ١ذ ػٕٗ ِح ِٚٓ جٌٛجػف أ

ٚجٌطّر١ؼس، فظً ٠ٕؿشّ ػٕٗ أْ ٠ىْٛ جٌٕظّحَ جٌر١ثٟ جٌرؼ١ذ ػٓ جٌطذّخًّ جٌرششٞ ٘ٛ جٌطّر١ؼس 

ّْ جٌطّر١ؼٟ ػٕذتز ١ٌظ ئلّا رٌه جٌرؼ١ذ ػٓ ِطٕحٚي جلإٔغحْ  ّْ ٘زج جٌطّشـ ٚجٌك. ٔفغٙح، ٚأ حطً أ

ّْ ِىحٔس جٌطّر١ؼس عطىْٛ ِطضػضػس ٚغ١ش قم١م١س، ِح ٌٙح أ ّٚ ًّ أ ٌُ ٠ٕظش  لا ٠خٍٛ ِٓ دلاٌس، ٌٚؼ

.  ئٌٝ جٌطّر١ؼس فٟ رجضٙح، أٞ وّؼطٝ ِٛؾٛد ٌٗ ذطر١ؼس جٌكحي ِح ٠غطكمّٗ ِٓ ػلالحش خحطّس

ّْ ٘زج ٠فشع ذؼغ جلأعثٍس جٌّطؼٍمّس ذطكذ٠ذ ٘زٖ جٌؼلا ح لا شه ف١ٗ أ ّّ لحش، ٌىٓ لرً أْ ٔش١ش ِٚ

ح جِطذجدجش جٌفؼً  ًِ ّْ ذٛي ضح٠ٍٛس لا ٠ؿًٙ ضّح ُّ جٌطأّو١ذ ػٍٝ أِش، ٚ٘ٛ أ ئٌٝ ٘زج ِٓ جٌّٙ

ػٍٝ جٌؼىظ ِٓ ٘زج، ئّٔٗ . جٌرششٞ، أٚ أّٔٗ ٠فىّش خحسؼ ع١حق جٌكؼحسز جٌظّٕحػ١س جٌّطٕح١ِسّ

ي ٘زٖ جٌطّر١ؼس ٠أخز ٘زج ذؼ١ٓ جلاػطرحس ، ٌٚىّٕٗ وّح ٠مٛي لاذذّ ِٓ ضكشّن ِؼ١ّٓ قطّ  ّٛ ٝ لا ضطك

ّْ ٚؾٛد  جٌّغأٌس ٕ٘ح ٌٙح ػلالس ذٙحؾظ. 2ئٌٝ لطؼس أغش٠سّ ٚجعؼس ٠إسّلٗ، ِٚٓ جٌّؼٍَٛ أ

س سؤ٠س  ّّ جٌٙحؾظ ٠ػ١ش جٌخ١حسجش جٌّّىٕس، ٌٚىٓ ٠ىفٟ أْ ٔمٛي أّٔٗ فٟ ئؽحس ٘زج جٌّٛلف غ

 ٗ١ ّّ ٌٛٛؾ١س جٌٕظُّ جلإ٠ى"ض١ّضّ ذ١ٓ جٌطّر١ؼٟ ٚجلاططٕحػٟ، أٚ ض١ّضّ ذ١ٓ ِح ٠غ

ي . ٚجٌٕظُّ جلإ٠ىٌٛٛؾ١سّ جٌطّر١ؼ١سّ,"artificial ecosystems"جلاططٕحػ١س ّٚ ّْ جٌّفَٙٛ جلأ ئ

ّْ ٕ٘حن أِحوٓ لذ أٚؾذ٘ح جلإٔغحْ لأغشجػٗ جٌخحطّس ِػً جٌكذجتك ٚغحذحش لطغ : ٠ؼٕٟ أ

ّْ ٕ٘حن ٚجل. جلأخشحخ ٚجٌٕرحضحش جٌّٙؿّٕس ِٚح ئ١ٌٗ ح جٌّفَٙٛ جٌػحّٟٔ، فٙٛ جٌزّٞ ٠ؼٕٟ أ ِّ ؼحً أ

ؽر١ؼ١ًّح ضّػٍّٗ جلاعطّشجس٠سّ جٌطّر١ؼ١سّ وّح وحٔص ِٓ لرً، ٚئْ وحٔص جٌفىشز ٕ٘ح ١ٌغص ذؼ١ذز ػٓ 

ّْ جٌطّر١ؼس ذحٌٕغّرس ئ١ٌٗ ٟ٘ ػحٌُ . 3جٌٕظّشز جٌٕغّر١سّ ح ٠ر١ّٓ ٌٕح أ ّّ ّْ ٘زج ِ ٌٚىٓ ػٍٝ أ٠سّ قحي، فا

ْ ذٛي ضح٠ٍٛس فٟ ٘زج ؽرؼحً، فا. ضك١ح ف١ٗ وحتٕحش ضكطحؼ ئٌٝ أْ ضغطّشّ فٟ ٚؾٛد٘ح  ١ِّضّ

                                                
1
 Paul Taylor, 1986, Respect for Nature, 1

ed
,Princeton University 

Press,USA,p.03,04 
2
 Ibid,p.05 

3
 Ibid,p.05 



 

واتجاهاته الأخلاقيفي التحول   احتراو انطبيعت في فهسفت بول تايهور   

 

49 

ٝ ِفَٙٛ جٌطّٛجصْ جٌطّر١ؼٟ، ٌٚىٓ ٘زج جٌّفَٙٛ فٟ سأ٠ٗ ٌُ ٠ؼذ  ّّ جٌظّذد لا ٠خفٝ ػ١ٍٗ ِح ٠غ

ّْ . 4ذحٌظّٛسز جٌطّر١ؼ١سّ جٌّؼٙٛدز ٠ٚكغٓ جٌمٛي أّٔٗ ػٕذِح ٠رذٞ ٘زج جٌّٛلف، فأّٗ ٠ش٠ذ جٌطأّو١ذ أ

س قحؾس ئٌٝ ٔٛع ِٓ جٌطفّى١ش ضىْٛ ٔط١ؿطٗ ِرحدب  ّّ ّْ غ أخلال١سّ ِؼ١ّٕس، سذّّح ٠ّىٓ ٕ٘ح ِلاقظس أ

ّْ جٌمظذ ٘ٛ أّٔٗ فٟ ٘زج جٌؼحٌُ  فىشز جٌؼحٌُ جٌطّر١ؼٟ ١ٌغص ح، ٌٚىٓ ٠ؿد جٌمٛي أ ًِ ػ١مّس ضّح

ٕ٘حن ٚجلغ ق١ٛٞ ضشىٍّٗ جٌٕرّحضحش ٚجٌك١ٛجٔحش ٚجٌىحتٕحش جٌك١سّ جٌّخطٍفس، جٌطّٟ ضٛؾذ ٚضغطّشّ 

ًّ ػٓ جٌطذّخًّ جٌرششٞ، وّح و ِٚٓ ٘زٖ جٌؿٙس ِٓ جٌّإوّذ . حٔص ٚوّح ٠ّىٓ أْ ضىْٛذشىً ِغطم

س جٌّرشّس ٌٍؼٕح٠س ذحٌطّر١ؼس ّّ  .أّٔٗ ع١ىْٛ غ

 :.نظرة في انخهفيتّ انفكريتّ نموقف بول تايهور2

ٌثٓ وحٔص جلإشحسجش جٌغّحذمس لذ وشفص ػٓ ١ًِ ئٌٝ جلا٘طّحَ ذحٌطّر١ؼس فٟ رجضٙح ػٕذ ذٛي 

ّْ ٘زج ج١ًٌّ، ٚئْ وحْ ٠ؼرشّ ِٓ ق١ع جٌّرذأ ػٓ سؤ٠س ِخظٛطس ضؼىظ ؾحٔد  ضح٠ٍٛس، فا

ً ٌذ٠ٗ ئلّا أّٔٗ ِٓ ق١ع ِكحٌٚس ضرش٠ش٘ح لا ٠ّىٓ جٌطؼّحًِ ِؼٙح ذؼ١ذجً ػٓ ِٛجلف  ِّ جٌٕظّش ٚجٌطأّ

ح لا ّّ ّْ جٌطّٛؾّٗ جٌفىشٞ لا ٠طؿّٗ  شكّ عحذمس فٟ فٍغفحش عحذمس، أٚ فٟ ئؽحس ع١حق لحتُ، فّ ف١ٗ أ

س، ٚفٟ ٘زج جٌشّأْ ئرج وحْ ٚلاذذّ أْ ٔشٜ ِح  عط١ؼحخئٌٝ جلأغلاق، ٚئّّٔح ٠طؿّٗ ئٌٝ جلا ّٛ ٚجٌططّ

ُّ أْ ٔشٜ رٌه ِٓ ِٛلف  ٠رشّس جلا٘طّحَ ذحٌطّر١ؼس ٠ٚٛؾّٗ ذحٌطحٌّٟ جٌطشّو١ض ػ١ٍٙح، فأّٗ ِٓ جٌّٙ

ٚػٍٝ فىشز ِؼحٍِس ج٢خش٠ٓ وغح٠س ١ٌٚظ . ٚجٌؿ١ًّ وحٔؾ جٌزّٞ ٠شوّض ػٍٝ فىشز جٌٛجؾد

ّْ فىشز وحٔؾ فٟ جٌٛ. وٛع١ٍس جؾد ضمَٛ أعحعًح ػٍٝ فىشز جٌؼلالس ذ١ٓ ػًّ جٌشػح٠س ٚجٌٕط١ؿس ئ

ّْ جٌؿّحي جٌطّر١ؼٟ . جٌطٟ ضطّخّغ ػٕٙح ح فىشضٗ ذحٌٕغّرس ئٌٝ جٌؿ١ًّ، فٟٙ ضمَٛ ػٍٝ فىشز أ ِّ أ

ح جٌؼلالس ِغ ج٢خش٠ٓ، . ٠إدّٞ ئٌٝ ػذَ ئ٠زجء جٌطر١ؼس، ١ٙ٠ٚةّ ٠ٚؼضّص ِٓ ٚجؾد جقطشجِٙح ِّ أ

جلاقطشجَ ذحٌٕغّرس ئٌٝ جلأشخحص ٚغ١شُ٘، أٞ ِؼحٍِس جٌطر١ؼس  فٟٙ ضمَٛ ػٍٝ ِكٛس٠سّ دٚس

ّْ جٌٕظّشز جٌىحٔط١سّ لا ٠ّىٓ جلادػّحء . 5ػٍٝ غشجس ِؼحٍِس جٌرشش ذحلاقطشجَ ّٟ ػٓ جٌمٛي أ ٚغٕ

ح ذحٌٕغّرس ئٌٝ ِططٍرّحش جٌفىش جٌر١ثٟ وحٌزّٞ ٠شِٟ ئ١ٌٗ ضح٠ٍٛس، فٟٙ  ًِ أّٔٙح ضفٟ ذحٌغشع ضّح

ّْ جٌطّر١ؼس ضحذؼس ٌٗ ٚضخذَ أغشجػٗضشوّض ذحٌذسّؾس جلأٌٚٝ  ٌٚىّٕٙح .  6ػٍٝ جلإٔغحْ، ٚضشٜ أ

١س جلاقطشجَ ٚؽحذؼٗ جلأخلالٟ؛ ػٕذِح ٠طظًّ رٌه ذطكغ١ٓ  ّّ جٌٕظّشز جٌطّٟ ضىشف ػٓ أ٘

ّْ جقطشجَ جٌطّر١ؼس ٘ٛ ِط١سّ ٌزٌه جٌطكّغّٓالإَغبَٛخجٌشّخظ١س  ّْ ٘زج أِش ل١ُّ . ، أٞ أ ِٚٓ جٌر١ّٓ أ

ّْ ٔظشز ضح٠ٍٛس  ذحٌفؼً ِغ ضح٠ٍٛس، ٌٚىٓ ٠ٕرغٟ أْ ٔش١ش ٘ٛ ِح قظ٠ًغطككّ جلاعطٍٙحَ، ٚ أ

ٚ٘زٖ جٌم١ّس ٠ّىٓ ِمحسذطٙح . ضفُٙ جقطشجَ جٌطّر١ؼس ذّؼٕٝ أوػش ػّمحً، ٚ٘ٛ جٌم١ّس جٌؿٛ٘ش٠سّ

جٌمحتّس ػٍٝ فىشز Tom Reganذٕظشز أخشٜ ػٍٝ لذس ِٓ جٌذلّاٌس، ٟٚ٘ ٔظشز ضَٛ س٠ؿحْ

١ٗ جٌكفحظ ػٍٝ جٌر١ثس ّّ ٟ٘ فىشز ٠ّىٓ أْ ٔشٜ ف١ٙح جٌشّذؾ ذ١ٓ أِٛس غلاغس ِططحذؼس فٟ ٚ. ِح ٠غ

ّْ ل١ّس جٌطّر١ؼٟ ضفشع . 7جلاقطشجَ ٚجٌكفع/ ج٢ْ ٔفغٗ، ٟٚ٘ جٌم١ّس ٚجلإػؿحخ  أٞ ذّح ٠ؼٕٟ أ

ُّ ضإدّٞ ئٌٝ جٌكفحظ ػ١ٍٗ ّْ . جلإػؿحخ ذٗ ٚجقطشجِٗ، ِٚٓ غ ٘زج جٌّٕظٛس جلأخلالٟ لا  ٚجٌكحي أ

                                                
4
 Ibid,p.09 

5
 Robert Clewis, 2009 , The Kantian Sublime and the Revelation of Freedom, 

Cambridge University Press,UK,p.142-144 
6
 Ibid, p.142 

7
 Leena Vilkka, 1997, The intrinsic value of nature, Rodopi,  Amsterdam, p.31 



 

 محمد عزيزو ، معمر  جلول خذة
 

50 

ؽشٚقحش أٌمحتُ جٌزّٞ ضرٍٛسش ف١ٗ أفىحس ضح٠ٍٛس؛ ئر ٠ّىٓ أْ ٔؿذ ٠غطغشخ ِٓ صج٠ٚس جٌغ١ّحق ج

ػذ٠ذز فٟ ٘زج جلاضؿّحٖ، فٟ جٌفطشز جٌطّٟ أذحْ ف١ٙح ػٓ أفىحسٖ، أٚ فٟ جٌفطشجش جٌطّٟ عرمص رٌه، 

ٚفٟ ٘زج جٌظّذد ٠ّىٓ أْ ٔش١ش ئٌٝ . ٚجٌطّٟ ػٍٝ جٌؼَّٛ وحْ ٠ؿّؼٙح ِرذأ جقطشجَ جٌطّر١ؼس

ً٘ ٕ٘حن قحؾس ئٌٝ "جٌّؼٕٛٔس خ Richard Routleyشحسد سٚضٍٟجٌٛسلس جٌطّٟ لذِّٙح س٠ط

 Holmes Rolstonٚجٌٛسلس جٌطّٟ لذِّٙح ٌّ٘ٛض سٌٚغطْٛ جٌػحٌع  "أخلاق ذ١ث١س ؾذ٠ذز؟

IIIٚجٌىطحخ جٌّٕغٛخ ئٌٝ أٌذٚ ١ٌٛذٌٛذ ٚ جٌّؼْٕٛ خ "ً٘ ٕ٘حن أخلاق ذ١ث١س؟"ٚجٌّؼٕٛٔس خ

١س جٌطّر١ؼس، ٚػشٚسز فؿ١ّغ ٘زٖ جٌطّشٚقحش لذ سوّ ".  أخلال١حش جلأسع" ّّ ضش ػٍٝ أ٘

ُّ .  جٌؼٕح٠س ذّؿطّؼحضٙح جٌك٠ٛ١سّ ّْ جلأخلاق جٌطّٟ ض ح ٠رذ٠ٗ ١ٌٛذٌٛذ ٘ٛ أ ّّ ِ ّْ ٚػٍٝ عر١ً جٌّػحي، فا

١س  ّّ ضط٠ٛش٘ح ِٓ لرً لذ وحٔص ِشوّضز ػٍٝ جٌفشد فٟ ػلالطٗ ذّؿطّؼٗ، ٌٚىٓ فٟ سأ٠ٗ ِٓ جلأ٘

ذّؼٕٝ ضغ١١ش جٌٕظّشز جلأخلال١سّ ػٕذ ضٛع١ؼٙح .  ئٌٝ جلأسع ذّىحْ ضٛع١غ ضٍه جلأخلاق

ي ِٓ ٚػغ ّٛ ًّ ٚجٌغحصٞ ئٌٝ ٚػغ جٌّكطشَ ٌلأسع ٚجٌّكد  جلإٔغحْ؛ ١ٌطك جٌىحتٓ جٌّغطغ

ٚذطر١ؼس . 8ٌٙح، فٟ ئؽحس فىشز ٟٚ٘ فىشز جٌّؿطّغ جٌٛجعغ، ِؿطّغ جلأفشجد ٚجلأسع ِؼحً

حجٌكحي أْ ٠طكمكّ ٘زج ٚضطؿّٗ ذحٌطحٌّٟ جلأفؼحي ئٌٝ ِىحٔٙح جٌظّك١ف،  ّّ ٠غطٍضَ لذسًج ِٓ  فٙزج ِ

 The ethicٚػٍٝ ٘زج جلأعحط، فأّٗ ئرج وحْ ٠ظفّ جٌكذ٠ع ػٓ أخلاق جلاقطشجَنٛخّ. جٌّغإٚ

of respect ّأخلاق جٌّغإ١ٌٚس ٝ ّّ  The، فأّٗ فٟ جٌّمحذً ٠ظفّ أ٠ؼًح جٌكذ٠ع ػٓ ِح ٠غ

ethic of responsibility .جٌطفّى ّْ  فٟ ٘زج جلاضؿّحٖ ١شٚفٟ ٘زج جٌشّأْ ِٓ جٌؿذ٠ش ذحٌزوّش أ

٘ٛ ِشجػحز ػٛجلد جلأفؼحي؛ ِٓ خلاي جٌذّٚس جلأخلالٟ، أٞ ئٌٝ ؾؼً جلأخلاق ٚع١ٍس ٌٍغ١ّطشز 

ػٍٝ أفؼحٌٕح، أٚ جٌكىُ ػٍٝ ل١ّس ٘زٖ جلأفؼحي فٟ ػٛء ٔطحتؿٙح، وّح ٠ز٘د ئٌٝ رٌه ٘حٔظ 

جٌّظحٌف ٚػٕذِح ٔطىٍُّ ػٓ جٌٕطّحتؽ، ف١ٍظ ٠خفٝ إّٔٔح ٔطىٍُّ ػٓ .  Hans Jonas9ؾٛٔحط

جلإٔغح١ٔسّ؛ ِظٍكس جلإٔغحْ فٟ أْ ٠مطغ جلأشؿحس، ٠ٚطٛعّغ فٟ جٌضّسجػس، ٠ٚظطحد، ٚأْ 

ًّ ِح أٚضٟ ِٓ لٜٛ ػ١ٍّسّ ٚضم١ٕسّ ٚ٘زج أِش فٟ جٌٛجلغ ئرج وحْ ٌٕح أْ . ٠غطؼًّ ِٓ أؾً رٌه و

ّّٝ ٌطّر١ؼس جٌٕظّشز ج١ٌ٢سّ ٌٍطّر١ؼس، جٌطّٟ ضشوّض ػٍٝ ج ٔكذدّٖ ِٓ ؾحٔد، فمذ ػرشّش ػٕٗ ِح ٠غ

ٚلذ . 10ذكغرحٔٙح ِؼطٝ ِحدّٞ خحَ؛ ِٓ أؾً جٌّىحعد جٌّح١ٌسّ ٚجٌطّٛعّغ جٌطؿّحسٞ ٚجٌظّٕحػٟ

٠ىْٛ فٟ ٘زٖ جٌٕظّشز ذؼغ جٌّرشّسجش، ٌٚىٓ ِٓ جٌٛجػف أّٔٙح جٌٕظّشز جٌطّٟ لحدش ئٌٝ ٔطحتؽ 

ّْ جٌرؼغ ٠شٜ فٟ جٌم١ُّ جٌّطؼٍكّ ذٙح ِذخلًا ئٌٝ جٌكف حظ ػٍٝ عٍر١سّ لا ضٕىش، ذحٌشّغُ ِٓ أ

ّْ جٌّٕظٛس جٌرشجغّحضٟ ٕ٘ح لا ٠محسْ ذحٌّٕظٛس جٌزّٞ ٠ؼحًِ .  11جٌطّر١ؼس ٌٚىٓ ِٓ ٔحفٍس جٌمٛي أ

ٚذّح إّٔٔح عٕطىٍُّ ٕ٘ح ػٓ جٌخٍف١سّ جٌفىش٠سّ ٚجٌغ١ّحق . جٌطّر١ؼس فٟ رجضٙح، أٞ ذظفطٙح ل١ّس ؾٛ٘ش٠سّ

 Albertذٗ أٌرشش شفح٠طضس  جٌّطؼٍكّ ذٙح، فأّٗ لا ٠ّىٓ فٟ ٘زج جٌشّأْ ضؿحٚص جٌشّأٞ جٌزّٞ لحي

                                                
8
 Aldo Leopold, 2019, L'Ethique de la terre, Tr Aline Weill ,Éditions Payot , Paris, 

p.30 

9
 Catherine Larrère,2017, Environmental ethics Respect and responsibility, In 

Rethinking Nature: Challenging Disciplinary Boundaries, Aurélie Choné (Editor), 

Routledge, New York/London, p.21  
10

 Vilkka,op.cit,p.08 
11

 Ibid, p.09 



 

واتجاهاته الأخلاقيفي التحول   احتراو انطبيعت في فهسفت بول تايهور   

 

51 

Schweitzer ّ١ٗ ِرذأ جٌك١حز، ٚجٌزّٞ فٟ ِؼٕحٖ أّٔٗ ِحدجِص جٌك١حز فٟ قذ ّّ ، جٌمحتُ ػٍٝ ِح ٠غ

سٖ ّٛ ّْ جٌخ١ش جٌزّٞ ٠ّىٓ ضظ ٘ٛ فٟ جٌكفحظ ػٍٝ جٌك١حز ٚضؼض٠ض٘ح ٚقّح٠طٙح،  رجضٙح ِمذعّس، فا

سٖ ٘ٛ فٟ ضذ١ِش جٌك١حز ٚخٕ"جٌشّشّ "ف١ك١ٓ أْ  ّٛ س٘حجٌزّٞ ٠ّىٓ ضظ ّٛ ّْ . 12ك ضط ٠ٕٚرغٟ جٌمٛي أ

ّْ جٌرشش ُ٘  جٌك١حز جٌطٟ ضش٠ذ أْ ضؼ١ش فٟ ٚعؾ "٘زج جٌّٛلف ٌٗ فشػ١طّٗ جٌطّٟ ضإؽّشٖ، ٟٚ٘ أ

ّْ جٌك١حز ١ٌغص ٌٍرشش ٚقذُ٘، ذً ٕ٘حن ق١حز . 13"ق١حز أخشٜ ضش٠ذ أْ ضؼ١ش أٞ ذّح ٠ؼٕٟ أ

ّْ ٘زج  .أخشٜ ٌغ١شُ٘ ضغطكك جلاقطشجَ ِػً ِح ضغطككّ ق١حز جٌرشش جلاقطشجَ ٚأ٠حّ ٠ىٓ، فا

ح ٠ىشف ػٓ ٔظشز ِغحٚجض١سّ  ّّ ضؿؼً ِٓ جلإٔغحْ ٚجٌطّر١ؼس لا egalitarianismجٌطّشـ ِ

ٚ فٟ ٘زٖ جٌكحٌس لا ػؿد أْ ٠ىْٛ جٌّؼ١حس جلأخلالٟ فٟ ِظٍكس . ٠خطٍفحْ ِٓ ق١ع جلأ١ّ٘سّ

.  َٛ جلإٔغحْجٌطّر١ؼس وّح ٘ٛ فٟ ِظٍكس جلإٔغحْ، ٠ٚىْٛ ٌٙزج ِح ٠طشضدّ ػٕٗ ذحٌٕغّرس ئٌٝ ِفٙ

ح ٠طشضدّ ػٕٗ ٘ٛ ذشٚص ِفَٙٛ ِشوض٠سّ جٌطّر١ؼس فٟ ِمحذً ِشوض٠طّٗ، وّح ٔؿذ رٌه ػٕذ  ّّ ِ ّْ ٚئ

 . ذٛي ضح٠ٍٛس

جٌطّٟ وحٔص ضذفغ ذحضؿّحٖ ِح ٠شِٟ  ٚ٘ىزج، ٠ّىٓ أْ ٔشٜ أٔٗ لذ ٚؾذش جٌىػ١ش ِٓ جلأفىحس

ِؼحٌُ جٌفىش جٌر١ثٟ؛ فٟ جٌٛلص ئ١ٌٗ ضح٠ٍٛس، ٟٚ٘ فٟ جٌكم١مس ٔط١ؿس ِٕطم١سّ ٌٍكحؾس ئٌٝ ضكذ٠ذ 

 .جٌطّٟ أطركص جٌمؼح٠ح جٌر١ث١سّ ِطشٚقس ذاٌكحـ

 الطّبيعت: مركزيتّ إلىالإوسان  مركزيتّ .مه3

س ضفى١شًج ِغحٚجض١ًّح لذ ٚؾذ، ٚأّٔٗ وحْ ٠ٕطٟٙ ئٌٝ  ػٕذِح ٔشٜ ِٓ خلاي ِح ّّ ّْ غ عرك أ

جٌز٠ّٓ جػطذٔح ػٍٝ ِكٛس٠سّ ػشٚسز جٌٕظّش ئٌٝ جٌطّر١ؼس فٟ رجضٙح، فشذّّح ٔغطغشخ ٘زج، ٚٔكٓ 

ٌٕٚح جٌككّ . جلإٔغحْ جٌؼحلً، جٌٛجػٟ، جٌفحػً فٟ ِمحذً جٌطر١ؼس غ١ش جٌٛجػ١س، ٚغ١ش جٌّذسوس

ّْ جٌٕظّشز جٌذ١ٕ٠ّسّ ضذػُّ رٌه، ٌٚىٓ ِٓ ٚؾٙس ٔظش دػحز  فٟ ٘زج ِٓ ٘زج جٌؿحٔد، خظٛطًح ٚأ

ّْ ٘زٖ جٌّشوض٠ّ  ِشوض٠سّ جٌطّر١ؼس، س ١ٌغص دْٚ ِٕطٍمحش وّح ٘ٛ جٌكحي ػٕذ ضح٠ٍٛس، فا

ِٛػٛػ١سّ، ٚ٘زٖ جٌّٕطٍمحش ٠ّىٓ أْ ٔشج٘ح ِٓ خلاي جٌّفَٙٛ جٌزّٞ ٠طرٕحّٖ ٚ٘ٛ ِفَٙٛ 

 :فٟ ئؽحس ٘ز جٌّفَٙٛ ٕ٘حن أسذغ ِٕطٍمحش ٟٚ٘ . biocentrismِشوض٠سّ جٌك١حز 

ًّ جٌرشش أػؼحء فٟ ِؿطّغ جٌك١حز ػٍٝ جلأسع ذٕفظ جٌّؼٕٝ ٚذٕفظ جٌشّشٚؽ، جٌطّٟ  - و

 .ٌىحتٕحش جٌك١سّ جلأخشٜ أػؼحء فٟ ٘زج جٌّؿطّغضىْٛ ذٙح ج

جٌرشش، ٚؾ١ّغ جٌىحتٕحش جلأخشٜ، ٟ٘ وٍّٙح ػٕحطش ِطىحٍِس فٟ ٔظحَ ِٓ جٌطشّجذؾ  -

 .جٌّطرحدي

-  ًّ ّْ و ؾ١ّغ جٌىحتٕحش جٌك١سّ عٛجء جلإٔغحْ أٚ غ١شٖ، ٟ٘ ِشجوض غحت١سّ ٌٍك١حز، أٞ أ

 .ذطش٠مطٗ جٌخحطّسٚجقذ ِٕٙح فشد فش٠ذ، ٠غؼٝ ئٌٝ ضكم١ك ِظٍكطٗ 

                                                
12

Gerhold K. Becker, 2009, Je suis le grand tout. Respect for nature of 

environmental responsibility  In Environmental Ethics: Intercultural Perspectives , 

King-Tak Ip  (Editor), Rodopi, Amsterdam - New Yorkp.26 

13
 Ibid, p.26 



 

 محمد عزيزو ، معمر  جلول خذة
 

52 

ل١ٓ ذطر١ؼطُٙ ػٍٝ جٌىحتٕحش جٌك١سّ جلأخشٜ - ّٛ  . ١ٌ14ظ جٌرشش ِطف

ً فٟ ٘زج، ٠ّىٕٗ أْ ٠طغحءي ػٓ ِذٜ ٚجلؼ١سّ ٘زٖ جٌّمحسذس، ٟٚ٘ ضأضٟ ػٍٝ  ِّ ًّ جٌّطأ ٌٚؼ

لٗ ّٛ ّْ ٘زٖ جٌّمحسذس لا ٠ّىٓ ضٕض٠ٙٙح . قغحخ أعرم١سّ جلإٔغحْ ٚضف فٟ ٘زج جٌشّأْ ٠ؿد جٌطأّو١ذ أ

ّْ ؽشـ ضح٠ٍٛس لا ٠خٍٛ ِٓ جٌٕظّشز جٌؼم١ٍسّ ػٓ  جٌّلاقظحش، ٌٚىٓ ِح ضكغٓ جلإشحسز ئ١ٌٗ أ

ّْ ٘زج ٠ّىٓ أْ ٔشجٖ ِٓ ٘زج جٌط١١ّّض جٌزّٞ ٠ؼؼٗ ذ١ٓ ِح . ٚجلأخلال١سّ جٌّرشّسز جٌطّٟ ضػ١ش جلأطرحٖ ئ

١ٗ جٌٛجؾرحش جلأخلال١سّ ٚجٌّٛػٛػحش جلأخلال١سّ ّّ ّْ ِفَٙٛ ج. ٠غ ٌٛجؾرحش ٚفٟ ٘زج جلإؽحس ، فا

ِٓ جٌّؼٍَٛ .  ٠15طؼٍكّ ذحلإٌطضجَ جٌزّٞ ٠ّىٓ أْ ٠ىْٛ ِٓ ِح ٠طٍك ػ١ٍُٙ جٌٛولاء جلأخلال١١ٓ

ح ِٚٛجلف، ٚ٘زٖ  ًِ إّٔٔح ٔكٓ جٌرشش ٔؼحًِ غ١شٔح وّٛػٛػحش أخلال١سّ، ٚٔشضدّ ػٍٝ رٌه أقىح

فٟ ج٢ْ  جلأِٛس وٍّٙح ِٓ ق١ع ذ١ٕطٙح لحتّس ػٍٝ جٌشّخظ١س جٌمحدسز ػٍٝ جٌطم١١ُّ، ٚجٌطّٟ ضٕظش

ّْ ِح ٠ػٛس ٕ٘ح ٘ٛ جٌى١ف١سّ .  16ٔفغٗ ئٌٝ ج٢خش٠ٓ وى١حٔحش فٟ قذّ رجضٙح، أٞ ِغطمٍس ٌٚىٓ ذّح أ

س فىشضحْ ٠مٛي ذّٙح ضح٠ٍٛس  جٌطّٟ ٠ىْٛ ف١ٙح ضكم١ك ٘زج جلأِش، ّّ ّْ غ ّْ ِح ضٕرغٟ جلإشحسز ئ١ٌٗ أ فا

 the idea of)، ٚفىشز جٌم١ّس جٌؿٛ٘ش٠سّ the good of a beingّٚ٘ح فىشز خ١ش جٌىحتٓ 

the inherent worth of a being )17 . ٌٝٚوّح ٘ٛ ظح٘ش، فحٌفىشضحْ ضش١شجْ ِؼحً ئ

ِٚٓ ٘زٖ . أِش٠ٓ ِطلاص١ِٓ، ّٚ٘ح جٌّظٍكس ِٓ ؾٙس، ٚجلاػطرحس جٌم١ّّٟ ِٓ ؾٙس أخشٜ

ّْ جٌىحتٕحش ٌٙح ِح ٠ؿد أْ ضمحذً ذٗ ئّٕٔح فٟ جٌؼحدز ذحٌٕغّرس ئٌٝ جٌىحتٕحش . جٌضّج٠ٚس لاشه، فا

ّْ ج٢خش٠ٓ ُ٘ ِٛػٛػحش أخلال١سّ،جٌر  شش٠سّ غحٌرحً ِح ٔظٙش ِٛجلفٕح جلأخلال١سّ ِٓ ذحخ أ

ٌٚىٓ، ٌثٓ وحْ ٘زج ِششٚػًح ِٚؼمٛلًا فٟ جلإؽحس . ضغطككّ رٌه، أٚ ضفشع أْ ٔؼحٍِٙح ذزٌه

 ّْ ح، فًٙ ٘ٛ ذحٌّؼٕٝ ٔفغٗ ذحٌٕغّرس ئٌٝ جٌىحتٕحش غ١ش جٌرشش٠سّ؟ ئ ًّ جٌرششٞ، وّح ٘ٛ قحطً دجت

ح ٠غطٍضَ ضٛعّؼحً أخلال١ًّح، ٚ٘ٛ ِح ػًّ ػ١ٍٗ ضح٠ٍٛس، ٚجٌطّش٠مس جٌطّٟ عٍىٙح ٕ٘ح ٘زج جٌغّ  ّّ إجي ِ

ِح  وٛٔٗ ِكلاًّ ٌٍطم١١ُّ، ػٍٝ غشجس ٘ٛ جٌشّذؾ ذ١ٓ جٌفؼً ٚٔط١ؿطٗ، أٚ جٌٕظّش ئٌٝ جٌفؼً ِٓ خلاي

جٔطلالح  ٠ىْٛ ػ١ٍٗ جٌكحي ذحٌٕغّرس ئٌٝ جٌغٍّٛن جٌرششٞ؛ ػٕذِح ٔكىُ ػ١ٍٗ ذحٌظّٛجخ أٚ جٌخطأ،

ٚ ٘ىزج ذحٌٕغّرس ئٌٝ جٌىحتٕحش غ١ش جٌرشش٠س؛ . ِٓ ِح ٠ؿٍرٗ ِٓ ٔفغ، أٚ ِح ٠غررّٗ ِٓ أرٜ

فك١حضٙح وّح ٠شٜ، ٠ّىٓ أْ ضظرف أفؼً أٚ أعٛأ ِٓ خلاي .  ق١ٛجٔحش وحٔص، أٚ ٔرحضحش

ُّ ٠ّىٓ أْ ٔفُٙ ِؼٕٝ جلاٌطضجَ جٌزّٞ ٠ؿد أْ ٠ىْٛ ٔكٛ٘ح. 18عٍٛوٕح ّْ ٘زج . ِٚٓ غ ٚجٌٛجلغ أ

 جلأِش ئْ وحْ ٠ؼؼٕح أِحَ قم١مس جٌطّر١ؼس جٌطّٟ لا ٠ؿد جلاعطٙحٔس ذٙح ذا٠زجتٙح ٚئٌكحق جٌؼّشس

ُّ ٕ٘ح، ٚ٘ٛ رٌه جٌٕضّٚع ئٌٝ ضمذ٠ش جٌطّر١ؼس ذاقلاٌٙح ِٕضٌس ِطمذِّس، ٟٚ٘  ذٙح، فٕٙحن ِح ٘ٛ أ٘

أّٔٗ ٚجٌكحي .  ِٕضٌس جٌّشوض٠سّ؛ ػٍٝ غشجس ِح وحْ ِٛؾٛدجً ِٓ لرً ٟٚ٘ ِشوض٠سّ جلإٔغحْ

ػٕذِح ٔطىٍُّ ػٓ ٘زٖ جٌّشوض٠سّ، ٠ؿد أْ ٔغطكؼش جٌؿزٚس جٌطّٟ فشػص ٘زٖ جٌشّؤ٠س، ٚذحٌطحٌّٟ 

ي ػٕٙح  ّٛ ّْ ٘زٖ جٌؿزٚس ٠ّىٓ جٌٕظّش ئ١ٌٙح ِٓ صج٠ٚس د١ٕ٠سّ، ٌٚىٓ . دػص ئٌٝ أْ ٠ىْٛ جٌطكّ ئ

                                                
14

Paul Taylor, 2014, Respect for Nature: A Theory of Environmental Ethics, In 

Environmental Ethics, Michael Boylan() 2ed,  Wiley-Blackwell ,UK, p.154 

15
 Taylor, 1986, p.14 

16
 Ibid, p.39 

17
 Ibid, p.60 

18
 Ibid, p.19 



 

واتجاهاته الأخلاقيفي التحول   احتراو انطبيعت في فهسفت بول تايهور   

 

53 

ًّ شأ ٔحً، ِٓ ٠ّىٓ جٌٕظّش ئ١ٌٙح أ٠ؼًح ِٓ صج٠ٚس فٍغف١سّ، ٚئْ وحٔص ٕ٘حن ؾزٚس أخشٜ ١ٌغص أل

١ٌٓ ٠رذٚجْ . 19ِػً ضٍه جٌطّٟ ضطؼٍكّ ذطر١ؼس جٌٕظّحَ جٌشّأعّحٌٟ ّٚ ّْ جٌؿزس٠ٓ جلأ ٚػٍٝ أ٠سّ قحي، فا

حْ ِٓ ؾٙس جٌخٍف١ّس جٌٕظّش٠س، أٚ جٌطرّش٠ش ّّ جلإ٠ذ٠ٌٛٛؾٟ، وّح ٠ّىٓ أْ ٔفُٙ رٌه ِٓ  ِٙ

 ِٓ ًّ ٓ rhanEh onyEoa rmnaE١ٌٚدٚجسد ذح٠غْٛ ئ٠فحٔضئجلأطمحدجش جٌطّٟ ٚؾّٙٙح و

فركغد ئ٠فحٔض، فحٌّغ١ك١س لذ . ئٌٝ جٌؼم١ذض١ٓ ج١ٌٙٛد٠سّ ٚجٌّغ١ك١سLynn Whiteّٚج٠ص

ِٛؾٛد فٟ جلأد٠حْ  ؽحذؼٙح جٌرششٞ، ػٍٝ ػىظ ِح ٘ٛ ِٓ خلاي الإَغبٌفشػص ِشوض٠سّ 

ّْ ٘زج جٌطّحذغ ئْ وحْ ٌٗ ِٓ طٛس، فظٛسضٗ ٟ٘ فىشز جٌغ١ّحدز . جلأخشٜ ٚذكغد ٚج٠ص، فا

ّْ ٘زٖ جٌطّر١ؼس ٟ٘ . جٌطّر١ؼس ١ٌٚغص ؾضءً ِٕٙحجٌطّٟ ؾؼٍص جلإٔغحْ فٛق  ِٚػً رٌه فىشز أ

ٚ٘زج جلأِش ِٓ ٚؾٙس ٔظش٘ح ٘ٛ أٚػف ِح ٠ىْٛ فٟ جٌلّا٘ٛش جٌّغ١كٟ، . ٘ذف لاعطغلاٌٗ

ٔحش جٌطّر١ؼس ٚظٛج٘ش٘ح، ذحٌّمحسٔس ِغ جٌٛغ١١ٕٓ جٌز٠ّٓ وحٔٛج  ّٛ جٌزّٞ أٌغٝ لذع١سّ ٚسٚقح١ٔسّ ِى

 ّْ ٚذغغّ جٌٕظّش ػٓ ِظذجل١سّ ٘زٖ .  20ٕ٘حن أسٚجقح ضغىٕٙح ٠ؼطمذْٚ ذزٌه، أٞ جلاػطمحد أ

ّْ جٌغ١ّحدز جٌرشش٠سّ لذ  جٌشّؤ٠س، جٌطّٟ ٠ّىٓ جٌمٛي أّٔٙح ِػ١شز ٌٍؿذي؛ ِٓ ؾٙس جػطمحد جٌرؼغ أ

فأّٗ ٚػٍٝ جٌؼىظ ِٓ ٘زج ٠رذٚ جٌّٛلف . 21وحٔص فٟ ئؽحس جٌٙذف جلإ٠ؿحذٟ ١ٌٚظ جٌغٍّرٟ

ؽر١ؼس ٘زج جٌّٛلف  ٘زٖ جٌٕظّشز؛ ئرج أخزٔح ذؼ١ٓ جلاػطرحسجٌفٍغفٟ أوػش أ١ّ٘سّ فٟ ضكذ٠ذ أعرحخ 

ق١ع ضىْٛ ٘زٖ جٌشّؤ٠س فٟ جٌؼحدز ِشطشوس ذ١ٓ جٌٕحط . 22جٌّٛطٛف ذأّٔٗ سؤ٠س ِؼ١ّٕس ٌٍٛجلغ

ّْ جٌكذجغس،  ٚأ٠حّ ٠ىٓ، فاْ جٌّمحسذس جٌّمذِّس فٟ ٘زج. ذذسؾحش ِخطٍفس جٌشّأْ ضمَٛ ػٍٝ فىشز أ

، ٚذحٌطحٌّٟ الإَغبٌوشّط أ١ّ٘سّ جٌزجّش لذ لحدش ئٌٝ ِشوض٠سّ ٚجٔطلالحً ِٓ فىش د٠ىحسش جٌزّٞ 

وٍّس سؤ٠س جٌؼحٌُ  الإغبسٚضغطخذَ فٟ ٘زج . ِػٍّص جٌؿزٚس جٌكم١م١سّ لأصِس جٌر١ثس جٌّؼ١شس

Weltbild ٌؼلالس ٖ ّٛ ّْ . 23ذحٌطّر١ؼس الإَغبٌوذلاٌس ػٍٝ ِح أطرف ِٓ ٔظش ِش ٚلاشهّ أ

لذ أغشّش وػ١شًج، ٚ٘زج فٟ جٌٛجلغ ِلاقع ِٓ ج٘طّحِٕح  ٌٍطظّشّفٔظشضٕح ئٌٝ جٌؼحٌُ ذكغرحٔٗ ٘ذفحً 

 ًّ ٚػٍٝ أ٠سّ قحي، فمذ وحْ ٌٙزج سدّ .  ِٓ أؾً رٌه الإيكبَٛبدذحٌط١ّّٕسّ ٚسغرطٕح فٟ جعطغلاي و

ي ٟٚ٘ ِشوض٠سّ جٌطّر١ؼس، ٚ٘زٖ  ّٚ فؼً،ٚ٘ٛ ِح ضؿٍّٝ فٟ جٌطشّو١ض ػٍٝ ٔم١غ جٌّٕطٍك جلأ

ٝجٌّشوض٠سّ ئْ وحْ ٠ؿد أْ ٔفٙ ّّ جٌّشوض٠سّ  ّٙح، فّٓ جلأقغٓ أْ ٔفّٙٙح فٟ ػٛء ِح ٠غ

جٌك٠ٛ١سّ، ٚجلإؾحذس جٌطّٟ ضمذِّٙح ػٓ ٘زج جٌغّإجي ً٘ جلإٔغحْ، سغُ وٛٔٗ جٌّم١حط جٌٛق١ذ 

ّْ ئؾحذطٙح لا. 24ٌلأش١حء، ٘ٛ جٌّم١حط جٌٛق١ذ ٌلأش١حء؟ ؛ لأّٔٗ وّح ٠محي، فٟٙ نُفّٟٙ٘ ج شكّ ئ

                                                
19

Joshtrom Isaac Kureethadam, 2017 ,The Philosophical Roots of the Ecological 

Crisis:  

Descartes and the Modern Worldview, 1
ed

,Cambridge Scholars Publishing, UK, 

P.312 
20

 Linda Hajjar Leib,2011, Human Rights and the Environment, Koninklijke 

Brill,USA, p.13 

21
 Ibid.,p.13 

22
 Kureethadam, op.cit, p.42    

23
 Ibid.,p.119 

24
 Ibid.,p.155 



 

 محمد عزيزو ، معمر  جلول خذة
 

54 

ُّ ذشفح١٘س ؾ١ّغ أشىحي جٌك١حز ػ ٍٝ جلأسع، ِٓ خلاي جلاػطشجف ذحٌم١ّس جٌؿٛ٘ش٠سّ ٌؿ١ّغ ضٙط

فٕٙحن ئرجً ذؼذ أخلالٟ ٠إؽّش ِٛلف ٘زج جٌطّٛؾّٗ، ػٍٝ غشجس ِح ٘ٛ جٌكحي . 25جٌىحتٕحش جٌك١سّ

س ٘زج جٌؿحٔد دْٚ . فٟ جٌّشوض٠سّ جٌرشش٠سّ ّٛ ِٚحدِٕح ٔش١ش ئٌٝ ٘زج لا ٠خفٝ أّٔٗ لا ٠ّىٓ ضظ

ًّ وحتٓضكذ٠ّحش ِٓ لر١ً جٌطغّحؤي ػٓ جٌم١ّ ّْ . س جلأخلال١سّ ٌى ُّ جلإشحسز أ ػٍٝ أّٔٗ ِٓ جٌّٙ

جٌطشّو١ض ػٍٝ جٌطّر١ؼس لا ٠مطظش ػٍٝ رٌه جٌطّٛؾّٗ جٌّشحس ئ١ٌٗ، ذً ئٌٝ ؾحٔرٗ ٕ٘حن ضٛؾّٗ آخش، 

س  ّٛ س جلاضفّحق ذ١ّٕٙح، ٠ّىٓ أْ ٔطظ ّٛ ٚ٘ٛ جٌّؼشٚف ذحٌّشوض٠سّ جٌر١ث١سّ، ٚوّح ٠ّىٓ أْ ٔطظ

ي  أ٠ؼًح جلاخطلاف ذ١ّٕٙح، ٚ٘ٛ ّٚ ٠ظٙش خحطّس فٟ جضغّحع ِفَٙٛ جٌػحّٟٔ ذحٌّمحسٔس ِغ ِفَٙٛ جلأ

ي، ِٚٓ خلاي . 26فٟ جٌٕظّش ئٌٝ جٌّغحٚجز ذ١ٓ جٌىحتٕحش ّٛ ّْ ٘زج جٌطكّ ًّ ٘زج أ ٌٚىٓ ٠ؼ١ٕٕح ِٓ و

ِفَٙٛ وحٔؾ وّح سأ٠ٕح، لذ لحد ئٌٝ سؤ٠س ػٕذ ضح٠ٍٛس ضٕرٕٟ ػٍٝ سؤ٠س جقطشجَ جٌطّر١ؼس ٚفك 

ٚجٌخ١ش ٌٍىحتٕحش؛ جلاػطشجف ذّٙح ذظشف جٌٕظّش ػٓ جٌّٛلف  ِٕظٛس جلاػطشجف ذحٌم١ّس

ٚلأْ ٘زٖ جٌفىشز رجش أ١ّ٘سّ ور١شز فٟ ضر١حْ ٚؾٙس ٔظشٖ، فإّٔح . 27جٌرششٞ جٌخحسؾٟ وّح ٠مٛي

ّّس ئٌٝ جلإشىحلاش جٌطّٟ ضفشػٙح، ِٚح  عٕىْٛ ِؼطش٠ّٓ ئٌٝ جٌطّٛعّغ ف١ٙح، ٚجلإشحسز ِٓ غ

 . ٠طؼٍكّ ذٙح ِٓ جٔطمحدجش

 :الأخلاقيتّ لاحتراو انطّبيعت عند تايهور .اننظّرة2

ِٕطٍك ذٛي ضح٠ٍٛس فٟ ضكذ٠ذ طٛسز جٌطّٛؾٗ جٌّطٍٛخ لاقطشجَ جٌطّر١ؼس ٠مَٛ ػٍٝ 

ّْ جٌفىشض١ٓ .  فىشز خ١ش جٌىحتٓ، ٚفىشز جٌم١ّس جٌؿٛ٘ش٠س فىشض١ٓ وّح أششٔح،ّ٘ح ِٚٓ جٌر١ّٓ أ

جٌرشش٠سّ لا شهّ  ئٌٝ جٌىحتٕحش غ١ش ِؼحً ٚجػكطحْ ذحٌٕغّرس ئٌٝ جٌكحٌس جٌرشش٠سّ، ٌٚىٓ ذحٌٕغّرس

ح ًِ ٌٚىٓ ١ٌىٓ . ٕٚ٘ح ِؼمذ جٌطشجفس وّح عٕشٜ ػٕذ ذٛي ضح٠ٍٛس. أّٔٙح لذ لا ضىْٛ ٚجػكس ضّح

ّْ جٌم١ّس ٠ّىٓ ضظ١ٕفٙح ِٓ  ح ٠مٛد ئٌٝ جٌكذ٠ع فٟ جٌخ١ش؛ لأ ّّ ّْ جٌكذ٠ع فٟ جٌم١ّس ِ ح أ ًِ ِؼٍٛ

ْ ضىْٛ جٌفحوٙس ذزٚق ٚشىً أِػً )جٌخ١ش ِٓ ٔٛع ِح :  ق١ع جٌؿٛدز ئٌٝ غلاغس أشىحي ٟٚ٘ 

، (أٞ ٚع١ٍس ٌغ١شٖ)جٌخ١ش جٌخحسؾٟ، ٚجٌزٞ ٠ّىٓ ضمغ١ّٗ ئٌٝ جٌخ١ش ج٢ٌٟ (. فٟ ٚلص ِح

ٚذٕحءًّ ػٍٝ ٘زٖ .  28ٚجٌخ١ش جٌؿٛ٘شٞ.(ٌغ١شٖ ًّٚبػشٚس ءً أٞ أْ ٠ىْٛ ؾض)ٚجٌخ١ش جٌّغحُ٘ 

 .ذأط ج٢ْ أْ ٔرذأ ذطٛػ١ف جٌفىشز جلأٌٚٝ جلإشحسز لا

 :the Good of a Beingفكرة خير انكائن 4-1

ًّ وحتٓ ِٓ ٔرحش ٚق١ٛجْ ٌٗ خ١شٖ  فٟ ضفغ١ش ٘زٖ جٌفىشز ٠ش١ش ذٛي ضح٠ٍٛس ئٌٝ أْ و

ؽرؼحً جٌفىشز ٕ٘ح ١ٌغص .. 29جٌزّٞ ٠غؼٝ ئٌٝ ضكم١مٗ ذطش٠مس ِؼ١ّٕس(  own good)جٌخحص 

ِٓ ئسذحن، ٚٔمٛي ذأّٔٙح غ١ش غحِؼس ئرج أخزٔح ذؼ١ٓ جلاػطرحس  غحِؼس، ٚئْ وحٔص لا ضخٍٛ

ّْ ٘زج جٌىحتٓ ٚ٘ٛ ٠مَٛ ذذٚسٖ، ٠مَٛ ذٗ فٟ . ٚ٘ٛ ِػحي جٌٕكٍّس  جٌّػحي جٌزّٞ ٠مذِّٗ، فٟ سأ٠ٗ، فا

ئؽحس ِططٍرّحش جٌّؿطّغ جٌطّر١ؼٟ جٌزّٞ ٠ٕطّٟ ئ١ٌٗ، أٞ أْ ضىْٛ ٌٗ خ١ٍسّ ٠ٕٚطؽ ػغلًا ِٚح ئ١ٌٗ 

                                                
25

 Ibid.,p.157 
26

 Vilkka,op.cit.71 
27

 Ibid.,p.79 
28

 Vilkka, op.cit,p.p.11 
29

 Paul Taylor,1983, In Defense of Biocentrism, 

https://www.pdcnet.org/enviroethics/content/enviroethics_1983_0005_0003_0237

_0243 



 

واتجاهاته الأخلاقيفي التحول   احتراو انطبيعت في فهسفت بول تايهور   

 

55 

ّْ ٚؾٛد جٌؼّشس ٠ؼٕٟ ٚؾٛد ِح ٠ّٕؼٙح ػٓ ضكم١ك خ١ش٘ح  ٚفٟ ٘زٖ.  ِٓ ظٛج٘ش جٌكحٌس، فا

ٌٚثٓ وحْ . 30جٌزّٞ ضإد٠ّٗ ذطش٠مطٙح، أٞ ذحٌّمحسٔس ِغ غ١ش٘ح ِٓ جٌىحتٕحش، ٚذشىً ؾ١ذّ ؽر١ؼ١َّح

ح ٠ر١ّٓ جسضرحؽ فىشز جٌخ١ش ذحلأدجء جٌؿ١ذّ، فٙزج ِٓ جٌٛجػف أّٔٗ ٠طؼٍكّ ذحٌظّشٚف جٌطّٟ  ّّ ٘زج ِ

 لاذذّ ِٓ جلإشحسز ئٌٝ فىشز ئ٠ؼحق١سّ ٠غطؼٍّّٙح ضح٠ٍٛس، ٟٚ٘ فىشز ضؼًّ ف١ٙح، ٕٚ٘ح

ّْ ٚؾٛد . The unfavorableٚغ١ش جٌّٛجضٟ The favorableجٌّٛجضٟ ٚجٌّمظٛد ذٙزج أ

ّْ ٘زٖ جٌظّشٚف ٟ٘ جٌطّٟ ضؼضّص ٚضكّٟ ٘زج جٌخ١ش،  ُّ فٟ ئؽحس ظشٚف ِؼ١ّٕس، ٚأ ح ٠ط ّّ جٌخ١ش ِ

ّْ جٌ. 31أٚ ضؼشلٍٗ ٚضإر٠ٗ س فٟ ئؽحس ِح ٚ٘زج ٠ؼٕٟ أ ّٛ ىحتٕحش ِكطحؾس ئٌٝ أْ ضّٕٛ ٚضطط

ٕٚ٘ح لاذأط أْ ٔك١ً أ٠ؼًح ئٌٝ فىشز ِلاصِس ٟٚ٘ فىشز جٌشّفح١٘س . ٠ٕحعرٙح ٠ٚؿؼٍٙح ِىطٍّس

well-being32 .ِٟك١طٙح ٚفك  ٚجٌّمظٛد ذٙح أْ ضىْٛ جٌىحتٕحش لحدسز ػٍٝ جٌؼ١ش ف

ّٛ . ششٚؽٙح  ّْ جٌىحتٕحش جٌك١سّ ٌٙح ِشجقً ّٔ ضرطذب ِٓ جلأدٔٝ ئٌٝ جلأػٍٝ،  فّٓ جٌٛجػف أ

فحلأِش وّح . ٚ٘زٖ جٌّشجقً ٠ؿد أْ ضىْٛ ِغطّشّز ِٚطشجذطس؛ ِٓ أؾً أْ ضطٛجطً أؾ١حٌٙح

ِغأٌس جٌخ١ش ذحٌٕغّرس ئٌٝ ضح٠ٍٛس ؽر١ؼ١سّ ٌٛػغ  ٠طؼٍكّ ذحٌفشد ٠طؼٍكّ ذحٌّٕٛع؛ ٌٚٙزج ضرذٚ

ًٙح ٌٛؾٗ ِغ ِٛػٛػ١سّ ٘زج جٌخ١ش  ؼس جٌكحي، لاذذّ فٟ ٘زج ذطر١. جلاٌطضجِحش جلأخلال١سّ ٚؾ

ّْ جٌخ١ش   َّّأ ٕٚ٘ح ٔش١ش. جٌشّأْ أْ ضىْٛ جٌشّؤ٠س ِكذدّز ِٚشجػ١س ٌٍطكّذ٠ّحش ح أ ًِ ٠ذسن ضّح

ٚؾٛد ٘زج جٌىحتٓ  ،أٞ ذّؼ33ٕٝجٌّمظٛد لا ٠طؼٍكّ ذحٌؼّشٚسز ذحٌٛػٟ ٚئّّٔح ٠طؼٍكّ ذحٌّؼٕٝ

ػٍٝ أّٔٗ ِٓ ذحخ . لال١ًّح جٌزّٞ ٌٗ دٚسز ق١حز ضخظّٗ، ِٚٓ خلاٌٙح ٠غطككّ أْ ٠ىْٛ ِٛػٛػًح أخ

١ٗ جٌم١ّس جٌّٛػٛػ١سّ فٟ ّّ ّْ ضح٠ٍٛس ٠شوّض ػٍٝ ِح ٠غ ِمحذً ِح  ِططٍرّحش ٘زٖ جٌشّؤ٠س، ٔش١ش أ

١ٗ جٌم١ّس جٌزجّض١س ّّ ٚجٌّمظٛد ذٙزج أّٔٗ ذؼ١ذجً ػٓ جٌطمّذ٠شجش جٌخحطّس جٌطّٟ ضطؼٍكّ ذّح ٔش٠ذٖ، . ٠غ

ًّ انشٙءجٌطّٟ ٠ٛؾذ ػ١ٍٙح ٕ٘حن ِح ٘ٛ ِٛػٛػٟ ٠ذسن ِٓ جٌٛػؼ١سّ جٌطّر١ؼ١سّ  ، ٚ٘ٛ ٠كط

فٟ ػرحسز أخشٜ .34ِىحٔحً فٟ جٌطّر١ؼس، ٌٚٗ ف١ٙح دٚسضٗ جٌك١حض١سّ جٌطّٟ ٠ؿد أْ ضض٘ش ٚضىطًّ 

٠ٛؾذ ٠ٚإدّٞ دٚسٖ ؽر١ؼ١ًّح، ٕٚ٘حن ِح ٠غحػذ ػٍٝ ضأد٠سّ ٘زج جٌذّٚس،  ٕ٘حن ِؼطٝ ؽر١ؼٟ

ُّ ٘ٛ ِشجػحز ٘زج جٌٛػغ ِٚٓ ٘زٖ . ٕٚ٘حن فٟ جٌّمحذً ِح ٠ؼ١ك ضأد٠س ٘زج جٌذّٚس جٌؿٙس، فحٌّٙ

ِٓ جٌٛجػف أّٔٙح ١ٌغص ٚجػ١س، . فارج أخزٔح ػٍٝ عر١ً جٌّػحي جٌشّؿشز. ذّح ٠ٛجضٟ ٠ٚغحػذ

ّْ ٌٙح دٚسز ق١حز ضكطحؼ ئٌٝ جلاوطّحي ٚػٕذِح ٔمٛي . ١ٌٚغص ٌٙح ِظٍكس، ٌٚىٓ ِٓ جٌٛجػف أ

ٟ ضكطحؼ ئٌٝ ذ١ثس ضغحػذ٘ح ٚضّٕؼٙح أّٔٙح ضكطحؼ ئٌٝ ٘زج جلاوطّحي، ِؼٕحٖ أْ ٔشجػٟ ؽر١ؼطٙح جٌطّ

ٌٚٙزج، فؼٕذِح ٠طىٍُّ ضح٠ٍٛس ػٓ ِح ٘ٛ غ١ش .  ِٓ جٌٙلان، ٚ٘زج ِؼٕٝ جٌم١ّس جٌّٛػٛػ١سّ ٌذ٠ٙح

جٔطلالحً ِٓ جٌم١ّس جٌّٛػٛػ١سّ . 35ذششٞ وحٌشًِّ ٠طىٍُّ ػٕٗ فٟ ئؽحس ِح ٘ٛ ؾ١ذّ ِٚح ٘ٛ ع١ةّ

س، أٚ جٌخ١ش جٌزجّضٟ جٌزّٞ ٠طؼٍكّ ذحلإٔغحْ، جٌزّٞ جٌطّٟ ضطؼٍكّ ذٙزج جٌشًِّ، ١ٌٚظ ِٓ جٌم١ّس جٌزجّض١

ُّ ػٓ أفك ػ١ّك، ٌٚىٓ ِح . ٠ش٠ذ جعطغلاٌٗ ذطش٠مس أٔح١ٔسّ ّْ ٘زج فٟ غح٠س جلأ١ّ٘سّ، ٠ٕٚ ٚجٌكحي أ

                                                
30

 Ibid.,p.237,238 
31

 Taylor, 1986,p.62 
32

 Ibid.,p.62 
33

 Ibid.,p.67 
34

 Ibid.,p.65,66 
35

 Ibid.,p.61 



 

 محمد عزيزو ، معمر  جلول خذة
 

56 

ّْ ٘زج ضكظ١ً قحطً  ٘ٛ جلأِش جٌزّٞ ٠ؿؼٍٗ ٠ز٘د فٟ ٘زج جلاضؿّحٖ؟ ذرغحؽس ٠ّىٓ جٌمٛي أ

فمذ سأ٠ٕح ِٓ لرً أّٔٗ ٠شٜ ؾ١ّغ . ٌّشوض٠سّ جٌك٠ٛ١سٌٍّخٍف١سّ جٌطّٟ ٠ٕطٍك ِٕٙح ٟٚ٘ خٍف١سّ ج

فىّح ضر١ّٓ، فٙٛ . جٌىحتٕحش جٌك١سّ عٛجء أوحْ جلإٔغحْ أٚ غ١شٖ، ػٍٝ أّٔٙح ِشجوض غحت١سّ ٌٍك١حز

ًّ جٌّٛؾٛدجش جٌطّر١ؼ١سّ ٌٙح خ١ش٘ح جٌزّٞ ضغؼٝ  ّْ و ٠ٕطٍك ِٓ ِٛلف ِغحٚجضٟ ٠شٜ ِٓ خلاٌٗ أ

ح ٠ٕذس. ئ١ٌٗ  ّّ ّْ ٘زج جٌخ١ش ِ ؼ فٟ ئؽحس ٔظحَ ِٛقّذ ٠ؼًّ ف١ٗ جٌؿ١ّغ فٟ ػلالس ِٓ جٌطشّجذؾ، ٚأ

ّْ جلإٔغحْ ٠غؼٝ ئٌٝ ضكم١ك ٔٛػٗ، فىزٌه غ١شٖ ِٓ جٌىحتٕحش ضغؼٝ ئٌٝ  أٞ ذّح ٠ؼٕٟ أّٔٗ وّح أ

 . ضكم١ك ٔٛػٙح عٛجء ذغٛجء

 :فكرة انقيمت 2-0

ّْ ؾ١ّغ جٌىحتٕحش ِطغح٠ٚس، ٌٚٙح خ١ش٘ح جٌزّٞ ضغؼٟ  ح عرك أ ّّ ّْ ػٕذِح ٔؼٍُ ِ ئ١ٌٗ، فا

ًّ وحتٓ لا ٠ّىٓ ئلّا أْ ٠ىْٛ رج ل١ّس ذحٌٕغّرس ئٌٝ غ١شٖ فارج وحٔص . جلافطشجع ػٕذتز ٘ٛ أٔىّ

جٌم١ّس فٟ جٌؼحدز ضطؼٍكّ ذحٌرشش ، فأّٗ فٟ ٘زٖ جٌكحٌس ضىْٛ جٌم١ّس ِطؼذدّز ١ٌٚغص أقحد٠س، ٌٚىٓ 

ّْ جٌرشش ٠ٕخشؽْٛ فٟ دجتشز جٌم١ّ ُّٙ ٘زج ػٍٝ أعحط أ ح وحْ ٠ّىٓ ضف ّّ ُٚ٘ جٌز٠ّٓ ٠ٍّىْٛ  ،سٌ

جٌٛػٟ، ٌُٚٙ جٌمذسز ػٍٝ جٌطم١١ُّ، فأّٗ لذ ٠ىْٛ ِٓ جٌغش٠د جٌكذ٠ع ػٓ غ١ش جٌرشش ذٙزج 

ّْ ٘زج فٟ ئؽحس جٌّشوض٠سّ جٌك٠ٛ١سّ جٌطّٟ ٠طرٕحّ٘ح ضح٠ٍٛس ٠طلاشٝ؛ .  جٌّؼٕٝ ٌٚىٓ ٠ؿد جٌمٛي أ

ح لٍٕ ّّ ق ٌىحتٓ ػٍٝ وحتٓ؛ ٌٚؼٍّٗ لذ جضؼّف رٌه ِ ّٛ حٖ ػٓ جٌم١ّس جٌّٛػٛػ١سّ لأّٔٗ لا ٠ٛؾذ ضف

ّْ جِطلان جٌىحتٕحش ٌخ١ش٘ح لذ  جٌطّٟ ٠ك١ً ئ١ٌٙح ِفَٙٛ جٌخ١ش، ٌٚىٓ ِٓ جلأ١ّ٘سّ ذّىحْ جٌطأّو١ذ أ

ٚ٘زٖ ِشىٍس فؼ١ٍس، فارج وحٔص جٌشّؿشز ضٍّه خ١ش٘ح، . لا ٠ٛؾد جٌطؼّحًِ ِؼٙح ذّح ضغطككّ 

ح ػذَ جٌطظّشّف ػذّ خ١ش٘حٚػ١ٍٕح أْ ٔشجػٟ ٘زج جٌخ١ش ، فمذ ٠ىْٛ جلاػطمحد أّٔٗ ١ٌظ ِكطّ  ًّ .

ٚػٍٝ ٘زج ٕ٘حن ٘زج جٌطمّحذً ػٕذ ضح٠ٍٛس ذ١ٓ ٚؾٛد جٌٛجؾد ِٓ ؾٙس ٚٚؾٛد جٌكم١مس، أٞ ٚؾٛد 

جٌّطأطٍّس  جلاػطشجف ذحٌم١ّس ٚجٌخشٚؼ ِٓ ٘زج جٌطمّحذً ذحٌٕغّرس ئ١ٌٗ ٘ٛ.  جٌىحتٓ ذخ١شٖ

Inherent value ٌٗ ذحٌخ١ش جٌخحص ٌٍىحتٓ غ١ش جٌرششٞ، ١ٌٚظ فمؾ ِؿشّد جلاػطشجف

ّْ جٌّمظٛد ذٙزج جٌّفَٙٛ  ٠ّٚىٓ أْ ٔلاقع ٕ٘ح أّٔٗ ٠غطؼًّ. 36ذٗ ح ؾذ٠ذجً، ٚذحٌفؼً، فا ًِ ِفٙٛ

ّْ جٌش١ّة ٌٗ ل١ّس ح ٠رطغٝ ِٕٗ، وّح ٘ٛ جٌكحي، ذحٌٕغّرس ئٌٝ  ٘ٛ أ ّّ فٟ رجضٗ ذظشف جٌٕظّش ػ

ّْ ٘زٖ جلأش١حء ٚ ِٓ . 37جلأش١حء جٌطحّس٠خ١س جٌطّٟ ٌٙح ل١ّس، لا ٌش١ة ئلاّ لأّٔٙح ضحس٠خ١سّ جٌّلاقع أ

ّْ جٌزجّش  ضخؼغ ٌّٛلف جٌطم١١ُّ، ٌٚىٓ ٘زج جٌطم١١ُّ لا ٠ٕطٍك ِٓ فشجؽ، ٚئّّٔح ٠ٕطٍك ِٓ قم١مس أ

ّْ ضح٠ٍٛس ٚ٘ٛ ٠ش١ش. ِح ٠غطككّ جٌطمّذ٠ش؛ ٌٛؾٛد ِح ٠فشع رٌه جٌّم١ّّس ضمذسّ ئٌٝ ٘زج،  ٌٚزج، فا

ًّ جٌطمّذ٠ش ّْ ِح ٘ٛ فٟ ِك شْ ذّٛؾرحش جٌطمّذ٠ش، ٟٚ٘ جلاٌطضجَ ٘ٛ ِمط ٠أخز ذؼ١ٓ جلاػطرحس أ

ٚجٌٛجلغ أّٔٗ ئرج وٕحّ ٔؿذ ضح٠ٍٛس ٠شوّض ػٍٝ ٘زج جٌّفَٙٛ، فٙٛ .   38ٚجٌّكحفظس ذحٌكّح٠س ٚجٌؼٕح٠س

، أٚ  ٠Inherent worthشوّض ػٍٝ ِفَٙٛ آخش ِؿحٚس ٘ٛ ِفَٙٛ ؾذجسز جٌم١ّس جٌّطأطٍّس 

ٛجع جٌطّٟ ضشضرؾ ذٙح جلأش١حء ٚجٌىحتٕحش، ٌٕمً أّٔٗ ٚ٘ٛ ٠طٕحٚي ِغأٌس جٌم١ّس ٠فىّش ِٓ خلاي جلأٔ

ًّ جٌؼٕح٠س ّْ جلأش١حء ٚجٌىحتٕحش غ١ش جٌٛجػ١س . ٚذحٌطحٌّٟ ضىْٛ فٟ ِك ٕٚ٘ح ٌثٓ وٕحّ لذ سأ٠ٕح أ

ّْ جٌفىشز جٌطّٟ ضطؼٍكّ ذّفَٙٛ  ضشضرؾ ذزٚجش ضم١ّّٙح، ٌٚىٓ ضم١ّّٙح ِٓ ذحخ جٌكم١مس جٌطّٟ ضٍّىٙح، فا

ًّ وحتٓ؛ ٚأّٔٗ Inherent worthؾذجسز جٌم١ّ١س جٌّطأطٍس  س خ١ش خحص ٌى ّّ ٟ٘ أّٔٗ ئرج وحْ غ

                                                
36

 Ibid.,p.72 
37

 Ibid.,p.73 
38

 Ibid.,p.73,74 



 

واتجاهاته الأخلاقيفي التحول   احتراو انطبيعت في فهسفت بول تايهور   

 

57 

ّْ ٌٗ ل١ّطٗ جٌطّٟ ضغطٛؾد أْ ٠طكمكّ خ١شٖ  ِٓ جلأفؼً أْ ٠طكمكّ ٘زج جٌخ١ش ِٓ ػذَ ضكممّٗ، فا

س ٚجؾرحً أخلال١ًّح ٠ذفغ ئٌٝ جٌؼًّ ػٍٝ ضكم١ك خ١ش 39ِٓ ػذَ ضكممّٗ ّّ ّْ غ ، أٞ ذّح ٠ؼٕٟ ػٕذتز أ

ّْ طٛسز ٘زج جٌٛجؾد قغد ضح٠ٍٛس ضظٙش ِٓ . جٌىحتٓ، أٚ جٌش١ّة جٌطّر١ؼٟ  ٚػٍٝ جٌؼَّٛ، فا

ٚؾٙس جلإعٕحد، أٚ . ؾٙط١ٓ ِطلاصِط١ٓ؛ ؾٙس جٌّٛػٛع، أٞ ذحػطرحس جٌىحتٕحش ِٛػٛػًح أخلال١ًّح

ٌٚثٓ وحْ .  40غح٠س فٟ رجضٙح ذحػطرحس جٌىحتٕحش ِكطحؾس ئٌٝ ضذػ١ُ خ١ش٘ح لا ٌش١ة آخش ئلّا أّٔٙح

أْ ضظرف جٌىحتٕحش جلأخشٜ فٟ ػلالس؛ ذك١ع ٠طكطُّ ػ١ٍٕح أْ جٌّمظٛد ٕ٘ح وّح ٠مٛي ضح٠ٍٛس 

ّْ ٘زٖ جٌٕظّشز ٠ٕرغٟ 41ٕٔظش ئٌٝ ٚؾٛد٘ح ػٍٝ أّٔٗ ٚؾٛد لا ٠ٕفظً ػٓ جلاٌطضجَ جلأخلالٟ ، فا

١ٗ ذحٌم١ّس جٌؿٛ٘ش٠سّ  ّّ . Intrinsic valueجٌمٛي أّٔٙح ػٍٝ ػلالس ِرذت١سّ ذحٌّفَٙٛ جٌزّٞ ٠غ

١ّس جٌطّٟ ضٛؾذ وٕط١ؿس ٌّح ضطظشّف ذٗ جٌىحتٕحش جٌٛجػ١سّ؛ ػٕذِح ٚ٘ٛ جٌّفَٙٛ جٌزّٞ ٠ؼٕٟ ذٗ جٌم

لًا 42ِح ٘ٛ فٟ رجضٗ  ضطؼحًِ فٟ ئؽحس ّٚ ّْ . ، أٞ فٟ ئؽحس ضمذ٠ُ جٌم١ّس أ ٚفٟ وً جلأقٛجي، فا

ّْ جلأخلال١سّ لاذذّ أْ ضىْٛ  ٘زٖ جٌٕظّشز جٌطّٟ ضشذؾ جٌٛػٟ ذحٌّّحسعس ضمذَّ ػذزّ ٔطحتؽ؛ ِٕٙح أ

ًّ وحتٓ ذحٌطغّحِٚٞإعّغس فٟ ئؽحس ل١ّ ّْ جٌم١ّس ضغطٛؾد جٌكىُ . س ِطرحدٌس، أٞ ضخضّ و ِٕٚٙح أ

ّْ ٠ىْٛ ٌٙح ضحذغ ٚ٘ٛ جٌ أٚ جلا٘طّحَ، أٚ   طذّخًّ جلأخلالٟ عٛجء ذحٌشّػح٠س،جلإ٠ؿحذٟ، أٚ أ

ّْ ٕ٘حن ِغط٠ٛحش فٟ طٛسز جٌم١ّس، ٌٚىّٕٙح ضٛؾذ ذٕحءً ػٍٝ قم١مطٙح . ذحٌكفحظ ِٕٚٙح وزٌه أ

ّْ ِح ٘ٛ ؾذ٠ش ذحلإشحسز .جٌطّٟ ضفشع ٔفغٙح ّْ ضمذ٠ش جٌم١ّس، ٚذحٌطحٌّٟ جٌطذّخًّ  غ١ش أ ٕ٘ح، أ

ح؛ ئرج ٌُ ضطؼّف طٛسضٗ جٌّؼ١حس٠سّ ًّ ِٚٓ ٘زج جٌرحخ؛ ئرج . ٌظحٌكٙح لذ لا ٠ىْٛ عٙلًا دجت

جعطكؼشٔح جلا٘طّحَ جٌزّٞ ١ٌٛ٠ٗ ذٛي ضح٠ٍٛس ٌٍم١ّس جٌّطأطٍّس ذحٌٕغّرس ئٌٝ جٌىحتٕحش جٌٛجػ١سّ؛ 

ّْ ِغأٌس جٌٛجؾد ٔكٛ جٌىحتٕحش جٌطر١ؼ١س ٌٙح جٔطلالحً ِٓ  جٌطأّغ١ش جٌىحٔطٟ، فأّٗ ٠ّىٓ جٌمٛي أ

 : ِٓ ٘زٖ جلأٚؾٗ ٟٚ٘ ؽش٠مٙح ئٌٝ جٌطكّمكّ

 the bioticّْ ٚؾٛد جٌم١ّس ِٓ خلاي جلأطّحء ئٌٝ جٌّؿطّغ جٌك١ٛٞ أ -

communityق١حصز . ٘ٛ ٚؾٛد ٠ؼٕٟ جٌطّّطغّ ذحٌّىحٔس ٔفغٙح ّْ ؾ١ّغ أٚفٟ ػرحسز أخشٜ أ

جٌىحتٕحش ٌٍم١ّس ٘ٛ ِرذأ لاػطرحس٘ح ِٛػٛػًح أخلال١ًّح ِطغح٠ًّٚح ٠غطٛؾد ٔفظ جلا٘طّحَ دْٚ 

ّٕ  ثحجّخ؛ ئلصبء  .ق ؽشف ػٍٝ ؽشفرف

أْ جٌطؼّحًِ ِغ جٌىحتٕحش فٟ جٌّؿطّغ جٌك١ٛٞ ٘ٛ ضؼحًِ غ١ش جعطغلاٌٟ، أٚ أّٔٗ جٌطؼّحًِ  -

 .وٛع١ٍس ٠طؿٍّٝ فٟ ِؼحٍِس ج٢خشجٌزّٞ لا ٠ٕرغٟ أْ ٠ىْٛ فٟ ئؽحس جٌطّٕحلغ جٌزّٞ 

ًّ قحتض ٌٍخ١ش - ّْ و  .٘ٛ غح٠س ٔٙحت١سّ ٠طشضدّ ػٕٙح جٌكّح٠س ٚجٌطؼّض٠ض أ

ًّ فحػً   - ّْ و خلالٟ، ِٚٓ ذحخ أّٔٗ ػؼٛ فٟ ِؿطّغ ق١ٛٞ، ٚ ٌٗ خ١شٖ ِػً غ١شٖ، أأ

 .  43٘ٛ ِذ٠ٓ ذٛجؾد جلاقطشجَ عٛجء أقدّ أٚ وشٖ ِٓ جٌىحتٕحش

ّْ ٘زٖ جٌٕظّشز جٌطّٟ سأ٠ ٕح٘ح ض١ًّ ئٌٝ جٌّؼ١حس٠سّ ٌطكم١ك جٌّؼم١ٌٛسّ جلأخلال١سّ فٟ جٌؼلالس ئ

ِشوض٠سّ جٌٕظّشز جٌرشش٠سّ،  فٟ جٌطّر١ؼس، فٟ جٌٛجلغ ٌُ ٠ىٓ ٌٙح ٌططؼّف ئلّا ِٓ خلاي ضؿحٚص ػمرس

                                                
39

 Ibid.,p.75 
40

 Ibid.,p.75 
41

 Ibid.,p.75 
42

 Ibid.,p.73 
43

 Ibid.,p.78,79 



 

 محمد عزيزو ، معمر  جلول خذة
 

58 

ّْ ٘زٖ جٌٕظّشز ١ٌغص دْٚ ِلاقظحش، أٚ ٌٕمً لذ لا ضىْٛ ِمٕؼس ذحٌٕغّرس ئٌٝ ِٓ  ٌٚىٓ ٔكغد أ

ّْ جٌطّ  ئٌٝ ِح ٠لاقع ػ١ٍٙح،  ٚئرج وحْ ػ١ٍٕح أْ ٔش١ش. ر١ؼس لذ ٚؾذش ٌؼ١ش جلإٔغح٠ْؼطمذْٚ أ

ًّ فشد ِٓ ٘زٖ  ٔزوش ّْ ضح٠ٍٛس ٚ٘ٛ ٠طىٍُّ ػٓ خ١ش جٌىحتٕحش، وػ١شًج ِح ٠شذؾ رٌه ذخ١ش و أ

ّٞ ٚجقذ  ّْ جٌؼلالس جلأخلال١سّ ِػلًا ذحٌذذّرس ١ٌغص ػلالس ذٕٛع جٌذذّرس، ٚئّّٔح ذخ١ش أ جٌىحتٕحش، أٞ أ

ّْ ٘زٖ جٌٕظّشز ٌٙح عٍر١حّضٙح ِٓ ؾٙس  ٕٚ٘ح ٠شٜ جٌرؼغ. ذذّرس فٟ أْ ٠ؼ١ش ػٍٝ ؽر١ؼطِٗٓ جٌ أ

ح،  ًِ أّٔٙح ضطؼحسع ِغ فىشز جٌّكحفظس ػٍٝ جلأٔٛجع، أٚ فىشز جٌّكحفظس ػٍٝ جٌٕظّحَ جٌر١ثٟ ػّٛ

ًّ فشد خ١شٖ، لا ٠ّىٓ . 44ذظفطٗ ٘ٛ جٌىً ّْ ِغأٌس أْ ٠ىْٛ ٌى ١طٙح، ِحدجَ  ئَكبسٚجٌكحي أ ّّ أ٘

ٛؾٛد ٘ٛ رجضٟ، ٌٚىٓ فىشز جٌم١ّس جٌّفطشػس ذٕحءً ػٍٝ ٘زج جٌخ١ش ١ٌغص لاصِس ذحٌؼّشٚسز، جٌ

س ٔكٛ جٌخ١ش ، أٞ ذكغرحٔٗ ِف١ذجً،  جٌٍُّٙ ئلّا ِٓ ؾٙس وّح ٠مٛي جٌرؼغ ّٛ ٚؾٛد ل١ّس جٌططّ

ّْ فىشز . ٠ٚ45ؼىظ خظحتظٙح، وّح ٘ٛ ِػحي جٌطىّحغش ِٓ أؾً ئٔطحؼ أؾ١حي أخشٜ ح، فا ًِ ٚػّٛ

ٌٚٙزج، لا ٠طشددّ جٌرؼغ فٟ .  ِشضرطس ذّشؾؼ١سّ ِغطمٍسّ، ٟٚ٘ ِشؾؼ١سّ جٌّم١ّّ١ٓ ذٚجٌم١ّس ضر

ضٙح ٌذٜ جٌىػ١ش٠ٓ ٟٚ٘ ّٛ ّْ جلإٔغحْ : جٌطم١ًٍّ ِٓ أ١ّ٘سّ جٌّّحغٍس ذ١ٓ جٌرشش ٚغ١شُ٘؛ ذكؿّس ٌٙح ل أ

ّْ ِؿحسجز ٘زٖ جٌٕظّشز ضؿذ ِٓ ٠إوّذ٘ح قطّٝ ِٓ أٌٚثه جٌز٠ّٓ . 46غح٠س فٟ رجضٗ ٚجٌكم١مس أ

ّْ ئقغحعٕح ذزٚجضٕح وفحػ١ٍٓ أخلال١ّ١ٓ لا ٠ٕفظً ػٓ  ٠إِْٕٛ ذحٌٕظّشز جٌر١ٌٛٛؾ١سّ؛ ق١ّٕح ٠شْٚ أ

ٕٔح ؾضء ِٕٙح ٚفٟ جٌٛلص ٔفغٗ ٔفىش ف١ّح ٔطظشف ذٗ؛ أوٕٛٔح ؾضء ِٓ جٌطّر١ؼس، أٞ ق١ع 

ِٚغ ٘زج، لا ٠ؿد جلاعطٙحٔس .47ػحز ئٌٝ جٌطؼٍّكّ ذٙح، أٚ جٌطؼّحؽف ِؼٙح٠ٚىْٛ ٘زج جٌطظشف ِذ

 ذّٛلف ضح٠ٍٛس؛ لأّٔٗ ِؼٕٟ أعحعًح ذطكذ٠ذ جٌّؼم١ٌٛسّ جلأخلال١سّ ٌى١ف١سّ جٌطظّشّف، جٌطّٟ ضرذٚ

ٌٚٙزج، فإّٔح ٔؿذٖ ٚ٘ٛ ٠إوّذ ِػلًا ػٍٝ جٌم١ّس ١ّ٠ضّ٘ح . ػشٚس٠سّ ٌٛؾٛد جٌؼلالس جٌّػٍٝ ذحٌطّر١ؼس

َٛ جٌؿذجسز، أٞ ذّؼٕٝ ٠ّىٓ أْ ضخطٍف جٌىحتٕحش ِٓ ق١ع أفؼ١ٍطّٙح ذحٌٕغّرس ئٌٝ ػٓ ِفٙ

س فٟ ضكمكّ جلاعطمشجس جٌر١ثٟ ذؼؼٙح جٌرؼغ ئلّا  ّّ ٚ٘ٛ جلأِش جٌزّٞ ٠ؼٕٟ أّٔٗ .48أّٔٙح ضرمٝ ِٙ

 .لاذذّ ِٓ سؤ٠س أخلال١سّ فٟ جٌّٕٙح٠س

 :انمعياريتّ الأخلاقيتّ عند تايهور  4-3

س ٚجٌططّر١ك، ٚجٌطظّٛس وّح  فٟ جٌٕظّشز جلأخلال١س ّٛ ػٕذ ضح٠ٍٛس ٕ٘حن ػلالس ذ١ٓ جٌطظّ

فٟ ئؽحس ٘زج جٌّفَٙٛ، ٚوّح ضر١ّٓ، ٕ٘حن . سأ٠ٕح لذ ضؿٍّٝ ِٓ خلاي ِفَٙٛ جٌّشوض٠سّ جٌك٠ٛ١سّ

ق ٌلإٔغحْ ػٍٝ غ١شٖ، ٚئّّٔح ؾ١ّغ جٌىحتٕحش ٟ٘ ِطغح٠ٚس  ضأو١ذ أعحعٟ ػٍٝ أّٔٗ لا ّٛ ٠ٛؾذ ضف

ِٚح ٘ٛ ؾذ٠ش ذحلإشحسز فٟ ٘زج .  جٌطّٟ ٠ّػٍّٙح ٚؾٛد خ١ش٘ح جٌخحصِٓ ق١ع جِطلاوٙح ٌٍم١ّس، 

ّْ ضح٠ٍٛس ٚ٘ٛ ٠ش١ش ئٌٝ رٌه ٠غطؼًّ ٌفظًح ٌٗ دلاٌس، ٚ٘ٛ ٌفع ػذَ  جٌشّأْ، أ

ّْ دلاٌطٗ ضك١ً ئٌٝ ػذَ جٌط١١ّّض ،أٞ ذّح ٠ؼٕٟ  . انّزimpartiality49٘جٌطك١ّضّ لا ٠خفٝ أ

ًّ جٌىحتٕحش فٟ جٌطّر١ؼس، ذظ ٚذّح . شف جٌٕظّش ػٓ ضى٠ٕٛٙح جلأدٔٝ، أٚ جلأػٍِٝشجػحز ِىحٔس و

                                                
44

 Vilkka, op.cit,p., p.65 
45

 Ibid.,p.65 
46

 Ibid.,p.67 
47

 J. Claude Evans, 2005, With Respect for Nature, 1
ed

, State University of New 

York Press, UK,p.138 
48

 Taylor, 1986, P.80 
49

 Ibid.,p.46 



 

واتجاهاته الأخلاقيفي التحول   احتراو انطبيعت في فهسفت بول تايهور   

 

59 

ّْ ِٕطك جٌطفّى١ش ػٕذ ذٛي ضح٠ٍٛس  ّْ جلأطً فٟ ػذَ جٌطك١ّضّ ٘زج ٘ٛ أْ ٠ىْٛ ذغٍٛن ٠ػرطٗ، فا أ

ٚسذّّح جٌّفحسلس ٕ٘ح أْ ٔؿذ جٌّؼٕٟ ذٙزج جٌطكّذ٠ذ ٘ٛ . ِكذدّ ٘ٛ جٌطّٕظ١ش ٌٙزج جٌغٛن فٟ ئؽحس

ج وغ١شٖ ِٓ جٌىحتٕحش فٟ جٌّؿطّغ جلإٔغحْ دْٚ غ١شٖ، جٌزّٞ ٚئْ وحْ ؾض ًٛ ءً ِٓ جٌطّر١ؼس ٚػؼ

ّْ جٌٛلٛف ػٍٝ ِح ٠ؿد أْ ٠ىْٛ . جٌطّر١ؼٟ، ٘ٛ ِطحٌد أْ ٠ؼرؾ عٍٛوٗ ٚػٍٝ أ٠سّ قحي، فا

١ٙح ػٍٝ جٌطّٛجٌٟ جٌرؼذ  ّّ ٠مَٛ ذحٌٕغّرس ئ١ٌٗ ػٍٝ ٚؾٛد أسذؼس أذؼحد ضغُ جٌغٍّٛن جٌّطٍٛخ؛ ٠غ

، The conative dimensionؼذ جٌخٍمٟ، جٌرThe valuational dimensionجٌم١ّّٟ

 dimensionthe، ٚجٌرؼذ جٌؼحؽفThe practical dimensionٟٚجٌرؼذ جٌؼٍّٟ

affective .50  . ّي ٘ٛ جلاعطؼذجد ٌٍطؼّحًِ ِغ ؾ١ّغ جٌىحتٕحش جٌك١س ّٚ ٚجٌّمظٛد ذحٌرؼذ جلأ

٠حش جٌطّٟ ٔؼؼٙح ٚجٌرؼذ جٌػحّٟٔ ف١طؼٍكّ ذحٌغح.  ذحلاقطشجَ؛ ِٓ خلاي ِح ٌذ٠ٙح ِٓ ل١ّس ِطأطٍّس

ح ئٌٝ جٌكفحظ ػٍٝ جٌطّر١ؼس، أٚ  ِّ ٚٔغؼٝ ئ١ٌٙح؛ ِٓ خلاي ع١حعحش ضٕظ١ّ١سّ ِؼ١ّٕس، ضإدٞ ئ

ح جٌرؼذ جٌؼٍّٟ، ف١طؼٍكّ ذمذسز جٌطم١١ُّ لاضخّحر جٌّٛجلف جٌّٕحعرس . 51ضؿٕدّ ئٌكحق جٌؼّشس ذٙح ِّ أ

س لذسز ػٍٝ جٌّٛجصٔس ٌظحٌف جٌطّر١ؼس،  ّّ ح ذحلإلذجَ أٚ جلاِطٕحعئصجء جٌطّر١ؼس، أٞ أْ ٠ىْٛ غ ِّ   52ئ

ح جٌرؼذ جلأخ١ش، فٙٛ ٠طؼٍكّ ذاذشجص. ِّ ًّ ِح ٠إدّٞ ئٌٝ  أ شؼٛس جٌفشـ ٚجٌشّػح ٚجلاسض١حـ ذى

ٚجٌغؼد ٚجٌكضْ ذىً ِح ٠طؼٍكّ ذا٠زجتٙح  الاعزٛبءجٌكفحظ ػٍٝ جٌطّر١ؼس ٚضؼض٠ض٘ح، ٚذشؼٛس 

 . 53ٚجلإعحءز ئ١ٌٙح

ّْ جٌغٍّٛن ئرج وحْ ِطٍرحً ػٕذ ضح٠ٍٛس  ًّ جٌؿٙذ، ِٓ ذحخ وّح ٠ّىٓ أْ ػٍٝ أ ٠شوّض ػ١ٍٗ و

ّْ ِٓ جٌّؼشٚف،  س، جٌمٕحػس ذؼشٚسز أْ ضطؼّف طٛسز جٌؼلالس جلإ٠ؿحذ١س ذحٌطّر١ؼس، فا ّٛ ٔطظ

ح، أٚ  ًّ ح أْ ٠ىْٛ دجت ِّ ح أْ ٠ىْٛ صجتفحً، أٚ ئ ِّ ح أْ ٠ىْٛ قم١م١ًّح، ٚئ ِّ وّح لا ٠خفٝ، أّٔٙزج جٌغٍّٛن ئ

ح فٟ جضؿّحٖ جٌغٍّد، ٚ٘زٖ جلأقٛجي . أْ ٠ىْٛ ِإلطّحً ِّ جٌطّٟ ٠ىْٛ ػ١ٍٙح لا ٠ّىٓ ضؿحً٘ ٔطحتؿٙح، ئ

ّْ ضح٠ٍٛس ٠ؼٟ جٌفشق ذ١ٓ أْ ٠ىْٛ جقطشجَ جٌطّر١ؼس . أٚ فٟ جضؿّحٖ جلإ٠ؿحخ ٕٚ٘ح ٠ٕرغٟ جٌطأّو١ذ أ

ٌٚزج، ٔؿذٖ وّح ٠رذٚ، أ١ًِ ئٌٝ ِشجػحز جٌؿحٔد جٌذجّخٍٟ ؾٕرحً ئٌٝ ؾٕد . قم١م١ًّح، أٚ ١ٌظ قم١م١ًّح

ٚ٘ٛ جٌشّذؾ ذ١ٓ : ٚ٘زج ٠طؼّف فٟ جٌٛجلغ ِٓ جلأِش جٌطحٌّٟ. ز جٌؿحٔد جٌخحسؾِٟغ ِشجػح

ذز لاقطشجَ .  54جٌشّخظ١سّ ٚجٌفؼً ّّ ح ػٍٝ ئسجدز ِطؼ ًّ ٚجٌّمظٛد ذٙزج ٘ٛ أْ ٠ىْٛ جلاقطشجَ لحت

جٌطّر١ؼس ٌزجضٙح ١ٌٚظ ٌش١ة آخش، ض١ٍّٗ جٌّظٍكس جلإٔغح١ٔس، أٚ فٟ ػرحسز أخشٜ ٠ؿد أْ ضىْٛ 

س دٚجفغ ق ّّ م١م١سّ لاقطشجَ جٌطّر١ؼ١س؛ ِٓ خلاي جلاِطٕحع ػٓ جٌطظّشّف ػٓ ِح ٠إر٠ٙح، أٚ جٌؼًّ غ

ّْ ذؼغ جٌٕحّط لذ ٠أضْٛ ذغٍٛو١حّش ضؼرشّ ػٓ ج٘طّحُِٙ . 55ِٓ أؾً قّح٠طٙح ٚجٌّػحي ٕ٘ح أ

ّْ . ذحٌطّر١ؼس، ٌٚىُّٕٙ ٠ىْٛٔٛ ِذفٛػ١ٓ ذٕٛج٠ح ِٓ أؾً ِظٍكس ئٔغح١ٔسّ ِؼ١ّٕس فٟ ٘زٖ جٌكحٌس، فا

ّْ ٘زٖ جلأخلال١سّ  جٌّٛلف ّْ ٘زج لا ٠ظدّ قم١مسً فٟ ئؽحس جلأخلال١سّ جٌّطٍٛذس؛ لأ ػٕذ ضح٠ٍٛس أ

فٟ سأ٠ٗ، ئْ وحْ ٚلاذذّ أْ ضٛؾذ، ف١ؿد أْ ضٛؾذ فٟ ئؽحس جٌمظذ ذأّٔٙح ضطؼٍكّ ذخ١ش جٌطّر١ؼس 

                                                
50

 Ibid.,p.80 
51

 Ibid.,p.81 
52

 Ibid.,p.82 
53

 Ibid.,p.84 
54

 Ibid.,p.84 
55

 Ibid.,p.84 



 

 محمد عزيزو ، معمر  جلول خذة
 

60 

ح.56رجضٙح، ١ٌٚظ فٟ ئؽحس ِؿشّد جٌٍطّف، أٚ جٌطؼّحؽف ًِ ّْ ٘زج جٌّٛلف ٠طغّك ضّح  ِٚٓ جٌٛجػف أ

ِغ جٌّٛلف جٌك١ٛٞ، جٌزّٞ ٠طرٕحّٖ، ٌٚىٓ لذ لا ٠شجٖ جٌرؼغ ػشٚس٠ًّح ذٙزج جٌطشّذ٠ذ، ئر جلاٌطضجَ 

ّْ ٘زج جٌّٛلف ٠رذٚ . جلأخلالٟ ٠ىْٛ ٔحفزجً ِغ ٚؾٛد جٌٛػٟ جٌّطرحدي ٌٚىٓ ػٍٝ أ٠سّ قحي، فا

ٟ ٚؾذّٞ، ػٍٝ ٔكٛ فؼٍ أعحع١ًّح ٌٍٛطٛي ئٌٝ ػرؾ جٌمٛجػذ جلاؾشجت١سّ ٌطٕظ١ُ جٌؼلالس ذحٌطّر١ؼس

ٚ٘ٛ ِح ٔكغرٗ وزٌه ِٓ ٚؾٙس ٔظشٔح، خحطّس ِٓ ق١ع جٌطشّو١ض ػٍٝ دٚس جٌشّخظ١س ِٚح 

 .ضط١ّض ذٗ

 :قواعد الانتزاو الأخلاقي 4-4

فٟ جٌؼحدز، فإّٔح ػٕذِح ٔؼرشّ ػٓ جٌطضجِٕح جلأخلالٟ ٔغؼٝ ئٌٝ ئ٠ؿحد ضطحذك ِغ ِح ٔؼطمذ 

ٖ جٌمحػذز ذحٌٕغّرس ئ١ٌٕح ٟ٘ ِٛؾّٙس ٌٕٛػ١سّ ِح أّٔٗ ٠ّػًّ لحػذز ِؼ١ّٕس ومحػذز جٌظّذق ِػلًا، فٙز

٠ؿد أْ ٔؼًّ ذٗ فٟ ق١حضٕح جلاؾطّحػ١سّ؛ ٚئرج أخزٔح جلأِش ِٓ ؾحٔد جٌطر١ؼس، فأّٗ لا شهّ لا 

س أّٔٙح عطىْٛ ذرؼ١ذز ػٓ ٚؾٛد لٛجػذ ٠ٍطضَ ذٙح ٔكٛ٘ح  ّٛ ّْ . ٠ّىٓ ضظ رٌه أّٔٗ ِٓ جٌّؼٍَٛ أ

ح أْ ٠ىْٛ طك١كًح، أٚ خحؽ ِّ ٚػ١ٍٗ، . ٚلا ٠ىْٛ وزٌه ئلّا ذٛؾٛد ِؼح١٠ش ِؼ١ّٕس. ثحًجٌطظّشّف ئ

ٌثٓ وٕحّ لذ سأ٠ٕح ذٛي ضح٠ٍٛس ِؼ١ًّٕح ذشخظ١سّ جٌفحػ١ٍٓ جلأخلال١ّ١ٓ ٚأفؼحٌُٙ، ٚقش٠ض ػٍٝ 

ئ٠ؿحد جٌٕظّحَ جلاػطمحدٞ جٌّطؼٍكّ ذحٌّٛلف ِٓ جٌطّر١ؼ١س، وّح ضؼىغٗ جٌّشوض٠سّ جٌك٠ٛ١سّ ذؼٕحطش 

 :جٌىحتٕحش، فإّٔح ٔؿذٖ فٟ ٘زج جلاضؿّحٖ لذ قّذد جٌمٛجػذ جٌطح١ٌّسِشجػحز خ١ش : ٘ح جلأسذؼس ِػً

ّْ ٘زٖ جٌمحػذز ضؼٕٟ أّٔٗ :  The Rule of Nonmaleficenceلحػذز ػذَ جلإ٠زجء - ئ

ِٓ جٌؼّشٚسٞ جلاِطٕحع ػٓ جلأفؼحي جٌغٍّر١س جٌطّٟ ِٓ شأٔٙح ئٌكحق جٌؼّشس ذحٌىحتٕحش جٌك١سّ ِػً 

ّْ ِغأٌس جلإ٠زجء جٌطّٟ . ١ش جٌم١حَ ذأػّحي جٌمطً ٚ جٌطذِّ ػٍٝ أّٔٗ ِٓ جلأ١ّ٘سّ ذّىحْ جلأطرحٖ أ

٠مظذ٘ح لا ضطؼٍكّ ذّح ٠كظً ذ١ٓ جٌىحتٕحش جٌطّر١ؼ١س ِٓ أػّحي ؽر١ؼ١سّ، وأْ ٠فطشط ق١ٛجْ 

ٚئّّٔح ضطؼٍكّ أعحعًح ذأػّحي جٌفحػ١ٍٓ جلأخلال١ّ١ٓ، أٞ جٌرشش جٌز٠ّٓ ُ٘ فمؾ ِٓ ٠ّطٍىْٛ . ق١ٛجْ

لًا  الإَغب٠ٌّىٓ أْ ٔلاقع ضؼىظ ِرذأ جلاقطشجَ ػٕذٖ جٌزّٞ ٠ىْٛ ِٓ ٚ٘زٖ وّح . 57جٌٛػٟ ّٚ  .أ

ّْ ٘زٖ جٌمحػذز ضفُٙ فٟ : The Rule of Noninterferenceلحػذز ػذَ جٌطذّخًّ - ئ

ي ٘ٛ جلاِطٕحع ػٓ ضم١١ذ قش٠ّس جٌىحتٕحش جٌك١سّ جٌفشد٠سّ ئؽحس ّٚ ٚجٌػحّٟٔ ػذَ . ٚجؾر١ٓ عٍر١ّ١ٓ جلأ

١ث١سّ ٚجٌّؿطّؼحش جٌك٠ٛ١سّ، عٛجء ذظفطٙح جٌىحٍِس، أٚ ذظفطٙح ضطؼٍكّ جٌطذّخًّ فٟ جٌٕظُّ جٌر

ّْ ٚجؾد ػذَ ضم١١ذ قش٠ّس جٌىحتٕحش جٌك١سّ، ٠ؼٕٟ . ذحٌىحتٕحش جٌفشد٠سّ ٚذحٌٕغّرس ئٌٝ ضح٠ٍٛس، فا

جلاٌطضجَ ذحلاِطٕحع ػٓ ٘زٖ جٌم١ٛد جلأسذؼس، جٌطّٟ ِٓ شأٔٙح أْ ضكذّ ِٓ قش٠ّس جٌىحتٕحش جٌك١سّ، أٚ 

جٌٍؿّٛء ئٌٝ ػذَ ضٛف١ش جٌّحء أٚ .ٚؾٛد جلألفحص؛ جٌفخحل: ٟٚ٘ ضشًّ ِح ٠ٍٟ. ش فٟ ذ١ثطٙحجٌطغ١١ّ

أٚ ئقذجظ جلإطحذس . جٌطؼّش٠غ ئٌٝ جٌغَّّٛ؛ ضٕحٚي جٌّٛجد جٌى١ّ١حت١سّ، أٚ جِطظحطٙح. جٌطؼحَ

ح جٌٛجؾد جٌػحّٟٔ، فٙٛ ٠ؼٕٟ ضشن جٌىحتٕحش جٌك١سّ ضؼ١ش .  ػٍٝ ِغطٜٛ جلأػؼحء، أٚ جلأٔغؿس ِّ أ

ٕٚ٘ح لاذذّ أْ . ١حضٙح جٌطّر١ؼ١سّ وّح ٟ٘ فٟ جلأطً، أٞ ذؼ١ذجً ػٓ جٌطلّاػد ذٛػؼٙح جٌطّر١ؼٟق

 ِضسٚع ضذخّلًا ؛ قطّٝ ٌٚٛ ٔش١ش ِػلًا أّٔٗ ٠شٜ فٟ ٔمً شؿ١شز ِٓ ِىحْ ذشّٞ ئٌٝ ِىحْ آخش

ّْ جٌك١حز . 58وحْ رٌه ذغشع ضؼض٠ضٞ ٌٙح ح ٠ر١ّٓ أ ّّ ّْ ٘زج جٌّرذأ ِ جٌطّر١ؼ١سّ ٚػٍٝ جٌؼَّٛ، فا

                                                
56

 Ibid.,p.85 
57

 Taylor, 2014, p153,154 
58

 Ibid.,p.154 



 

واتجاهاته الأخلاقيفي التحول   احتراو انطبيعت في فهسفت بول تايهور   

 

61 

ّْ ٚػغ جٌكحؾض ذ١ٓ جلإٔغحْ ٚجٌىحتٕحش  ِغطمٍسّ، ٚلحدسز ػٍٝ ضٕظ١ُ ٔفغٙح، ٌٚىٓ ٠رذٚ أ

ح ٠ؿؼً جلإٔغحْ ػحؾضًج ػٓ جٌفؼً، ٚ٘ٛ ّّ  .جٌفحػً فٟ جٌطّر١ؼس جٌطّر١ؼ١سّ ِ

ّْ ٘زٖ جٌمحػذز ضطؼٍكّ ذؼذَ جٔطٙحن جٌػمّس : The Rule of Fidelityلحػذز جلإخلاص  - ئ

ّْ . جٌك١ٛجٔحش جٌطّٟ ضظطحد: ِغ جٌىحتٕحش ِػً سذّّح ٠رذٚ جلأِش ٕ٘ح غش٠رحً، ٚ٘ٛ ٠ك١ً وّح ٌٛ أ

ّْ ضٍه جٌىحتٕحش لذ ضىْٛ ِطّثٕسّ فٟ  س جضفّحلح ذ١ٓ أقذ ٚأقذ، ٌٚىٓ ِح ٠مظذٖ ضح٠ٍٛس ٘ٛ أ ّّ غ

، ٌٚىٓ جلإٔغحْ ٠ٕطٙه ٘زج جٌٛػغ ذحٌٍؿّٛء فؿأز ئٌٝ الإَغبٌذ١ثطٙح ٚلا ضرذٞ جٔضػحؾًح ِٓ 

ٚجٌم١حَ ذحٌمطً، أٚ جٌم١حَ ذٛػغ جٌفخحل ٚجٌطظّشّف ذؼذَ جلإ٠زجء ١ٔٚطّٗ ٟ٘  جشٙحس علاقٗ

ي فشطس ّٚ ّْ ٘زٖ جٌمحػذز لا ضؿحٔد جٌظّٛجخ؛ ػٕذِح . 59جٌطظّشّف ذحلإ٠زجء ػٕذ أ ِٓ جٌّلاقع أ

ُّ جٌكظٛي ػ١ٍٗ ُّ ِؼحٍِس جٌىحتٕحش جٌك١سّ، ٚذحٌطكّذ٠ذ جٌك١ٛجٔحش وّح ٌٛ أّٔٙح ِؿشّد ِىغد ٠ط . ٠ط

 ّْ ٘زج ١ٌظ دٚٔٗ ضؿحٚص ٌٍم١ّس فٟ رجضٙح ئلاّ أٔٗ لذ ٠ىْٛ ِٓ جٌظّؼد جٌمرٛي ذٗ، ِغ قم١مس ئر ئ

ّْ جلأِش ٠طؼٍكّ ذّٕطك جقطشجَ جٌطّر١ؼس، ٚفٟ ئؽحس جٌٕظّشز  جٌٕشّحؽ جلإٔغحٟٔ، ٌٚىٓ ذّح أ

ّْ ٘زج ٠ؼٕٟ، ٚوّح ٘ٛ جٌشّأْ ذحٌٕغّرس ٌرحلٟ جٌّرحدب جٌّشحس ئ١ٌٙح، ٚػغ قحؾض أِحَ  جٌك٠ٛ١سّ، فا

ٕٚ٘ح ِٓ جٌٛجػف ٚؾٛد ذؼغ جٌطكّذ٠ّحش جٌطّٟ ضؼؼٕح . جلإٔغحْ، فٟ فؼحء ٘ٛ ِؿحي ١ّٕ٘طٗ

 .أِحَ ِغأٌس جٌّّىٓ ٚجٌىحتٓ

ّْ ٘زٖ جٌمحػذز : The Rule of Restitutive Justiceلحػذز جٌؼذجٌس جٌطؼ٠ٛؼ١س - ئ

، ضؼٕٟ جٌم١حَ ذٛجؾد ضؼ٠ٛغ جٌؼّشس ِٓ ؽشف جٌفحػً جلأخلالٟ ٔكٛ جٌّٛػٛع جلأخلالٟ

ً جٌّغإ١ٌٚسّ فٟ ئؽحس جٔطٙحن جٌّرحدب . جٌزّٞ ضّػٍّٗ جٌىحتٕحش جٌك١سّ ّّ ٚ٘زج جٌطؼ٠ّٛغ ٠ؼٕٟ ضك

جٌػلّاغس جٌّشحس ئ١ٌٙح ذغٍٛن ئطلاقٟ، أٚ ٠ذفغ ذشىً ِٓ أشىحي جٌطؼ٠ّٛغ، وّح ٘ٛ جٌكحي فٟ 

ح ًِ ٚجلأِش ٕ٘ح لا ٠غطذػٟ جلاعطغشجخ؛ لأّٔٗ ٠ٕطٍك ِٓ ِفَٙٛ جٌم١ّس .  60ِططٍرّحش جٌؼذجٌس ػّٛ

ٚػٍٝ أ٠سّ قحي، فإّٔح ٌٛ ػشذٕح . جٌّٛؾٛدز ٌذٜ جٌىحتٕحش جٌك١سّ، وّح ٟ٘ ذحٌٕغّرس ئٌٝ جٌرشش 

ّْ ٘زج جٌطؼ٠ّٛغ ٠ىْٛ وّح : ِػحلًا ػٓ جٌطؼ٠ّٛغ جٌّمظٛد ِػً ضؼش٠غ غحذس ئٌٝ جٌكشق، فا

ِٚٓ . 61ػغ ضٍه جٌغحذس جٌّكشٚلس فٟ ئؽحس ِك١ّسّ ٠ؼطٕٝ ذٙح٠مٛي ذذػُ غحذحش أخشٜ، أٚ ٚ

ح ٠ّىٓ  ّّ ّْ ٘زٖ جٌّرحدب فٟ ػِّٛٙح ػٍٝ لذس ِٓ جلأ١ّ٘سّ، خحطّس ٚأّٔٙح ِ فٟ  ئدساكّجٌٛجػف أ

 . ٔطحق جٌٛػغ جٌرششٞ

 الطّبيعت: . ملاحظاث حول احتراو 5

١طٙح ئلّا أّٔٙح ١ٌغص  ّّ ّْ جلأفىحس جٌطّٟ ؽشقٙح ضح٠ٍٛس ِغ أ٘ ذرؼ١ذز ػٓ جٌّلاقظحش، ١ٌظ ئ

ٚأٌٚٝ ٘زٖ جٌّلاقظحش .  ٌٚىٓ ِٓ ذحخ جٌّلاقظحش جلأعحع١سّ ،ِٓ ذحخ جٌّلاقظحش جٌٙحِش١سّ

ّْ جٌىحتٕحش جٌك١سّ ٟ٘  ِح ٠طؼٍكّ ذحٌؼٕظش جٌػحٌّع ِٓ ٔظشضٗ جٌك٠ٛ١سّ، جٌطّٟ أشحس ف١ٙح ئٌٝ أ

ّْ ٘زٖ جٌٕظّشز ٌثٓ وحٔص وّح سأ٠ٕح ضمَٛ . ِشجوض غحت١سّ ٌٍك١حز ّْ ؾ١ّغ جٌىحتٕحش ئ ػٍٝ فىشز أ

ّْ جٌٕط١ّؿس جٌطّٟ لا ضطؿٕرّٙح ٟٚ٘ ٔط١ؿس جلاسضرحؽ ذ١ٓ جٌىحتٕحش ِٓ أؾً ٘زج  ضغؼٝ ئٌٝ خ١ش٘ح، فا

ٌٚٙزج ٔؿذ . جٌخ١ش ،أٞ ذحلأقشٜ أْ ٠ىْٛ خ١ش ٘زج جٌىحتٓ أٚ رجن ػٍٝ قغحخ وحتٓ آخش 

ّْ ٕ٘حن فٟ ٘زٖ ّْ ٘زج ػٍٝ لذس ِٓ جٌذلّسّ أ جٌٕظّشز ػلالس ذ١ٓ جٌم١ّس  جٌرؼغ ٠مٛي، ٚٔكغد أ

                                                
59

 Ibid.,p.157 
60

 Ibid.,p.159,160 
61

 Ibid.,p.162 



 

 محمد عزيزو ، معمر  جلول خذة
 

62 

ّْ ضكم١ك جٌم١ّس ١ٌظ دٚٔٙح ضؼض٠ض ٘زٖ جٌم١ّس ذم١ّس .  62جٌؿٛ٘ش٠سّ ٚجٌم١ّس ج١ٌ٢س أٞ ذّؼٕٝ أ

ّْ ٘زج جٌك١ٛجْ ٌٗ ل١ّس،  أخشٜ، وّح ٘ٛ جٌّػحي فٟ أْ ٠ؼ١ش ق١ٛجْ ِٓ أوً ق١ٛجْ آخش، ِغ أ

س ل١ّس ؾٛ٘ش٠ ّٛ س ِٓ غ١ش ٚؾٛد ل١ّس ٠ٚغؼٝ ئٌٝ خ١شٖ، أٞ فٟ جٌّكظٍّس أّٔٗ لا ٠ّىٓ ضظ

. ٚجٌفىشز ٕ٘ح ِٓ جٌّإوّذ أّٔٙح ضمشّذٕح ِٓ فىشز أعحع١سّ ٌٙح ِح ذؼذ٘ح، ٟٚ٘ فىشز جلاعط١لاء. آ١ٌس

س٘ح ضح٠ٍٛس ضمَٛ ػٍٝ جٌطشّجذؾ، ٌٚىٓ ٘زج جٌطشّجذؾ لا ٠خٍٛ ِٓ  ّٛ ّْ جٌطّر١ؼس وّح ٠ظ طك١ف أ

١ش فٟ ئؽحس جٌّؿطّغ ٚئرج أخزٔح ٘زج جلأِش ِٓ صج٠ٚس جلإٔغحْ جٌزّٞ ٠ؼ. طشجع ِٚظحٌف

، ٠ٚغؼٝ ئٌٝ خ١شٖ ِػً غ١شٖ ِٓ جٌىحتٕحش، فلاشهّ عٕؿذ أٔفغٕح أِحَ طؼٛذس جٌؼلالس  ّٞ جٌك١ٛ

ذ١ٓ جلإٔغحْ ٚجٌطّر١ؼس، ٚلا ٔؼؿد ػٕذتز أْ ٔشٜ ٘زج ذحٌٕغّرس ئٌٝ جٌرؼغ ٠ّػًّ ئشىحلًا فٟ 

ًّ ِٓ ِشوض٠سّ جٌطّر١ؼس ِٚشوض٠سّ جلإٔغحْ ػٍٝ جٌغّٛجء ْ فٟ جٌكم١مس، لا ٚئْ وح. 63جضؿّحٖ و

ّْ ٕ٘حن ذحٌفؼً ِح لا ٠ّىٓ  ، ٟٚ٘ ٔط١ؿس ئغفبن٠ّّىٓ جٌٛلٛف ػٍٝ ؾ١ّغ جٌّلاقظحش ئلّا أ

جلأفظحي جٌظّح٘شز ِٓ جٌٕظّش ئٌٝ جلإٔغحْ وؿضء ِٓ جٌطّر١ؼس، ٚفٟ جٌٛلص ٔفغٗ جٌٕظّش ئ١ٌٗ 

ح ضؼٕٟ أّٔٗ أػٍٝ ِٓ جٌطّر١ؼس؛ ٌٚثٓ وحٔص . ذٛجؾد جلاقطشجَ ّّ ضؼٕٟ ٘زج، فٙزج فٙزٖ جٌٕظّشز، ِ

ح أدُسن ِٓ جٌذجّسع١ٓ؛ ػٕذِح ٔؿذُ٘ . ٠ططٍدّ ٔظشز ِخطٍفس ٌٍؼلالس ذحٌطّر١ؼس ّّ ّْ ٘زج ِ ٚجٌٛجلغ أ

ِػلًا ٠فشّلْٛ ذ١ٓ جٌطذّخًّ جٌرششٞ فٟ جٌطّر١ؼس، ٚج١ٌّٕٙس جٌرشش٠سّ ػٍٝ جٌطّر١ؼس، ٠ٚمطشقْٛ 

ّْ ج. 64ٌزٌه فىشز جٌّشحسوس س ؾذجً؛ لأ ّّ ّْ ٘زٖ جٌفىشز ِٙ ٌّٕظٛس جٌزّٞ ٠مذِّٗ ضح٠ٍٛس ٚجٌكحطً أ

٠فطمش ئٌٝ جلإ٠ؿحذ١سّ، ػٕذِح ٠إوّذ ػٍٝ قش٠سّ جٌىحتٕحش جٌك١سّ فٟ ِمحذً جٌٕشّحؽ جٌرششٞ جٌّطغُّ 

لا ٠ؿد أْ ٔغطغشذٙح، فٟٙ ١ٌغص أوػش ِٓ  فٙ انحمٛمخٚ٘زٖ جٌفىشز . فٟ جلأطً ذحٌطذّخًّ

رحسز أخشٜ ٟ٘ فىشز فٟ ئؽحس أْ جٌطأّو١ذ ػٍٝ ِشجػحز جٌطفّحػً فٟ ئؽحس ػذَ جلإعحءز، أٚ فٟ ػ

أْ لا ضخغش ٘زٖ  ئؽحس ٠غطخذَ جلإٔغحْ جٌطّر١ؼس ذّح ٠كمكّ ِٕفؼطٗ، ٌٚىٓ فٟ ج٢ْ ٔفغٗ فٟ

 .65جٌطّر١ؼس أٚ ضطؼشّس، ذً أْ ضىْٛ ِغطف١ذز ِٓ ػلالطٗ ذٗ

ّٟ ػٍٝ أ٠سّ قحي؛ ئرج ِح سجػ١ٕح جلاضّٙحَ جٌّٛؾّٗ ئٌٝ ِٛلف ضح٠ٍٛس ذأّٔٗ   اٚ٘ز ٚجلؼ

ٚفٟ جٌٛلص ٔفغٗ ٠فظً جلإٔغحْ ػٓ  أٔٗ ٠شوّض ػٍٝ جٌٕظّشز جٌغحت١سّ ٌٍك١حز، ضؿش٠ذٞ، أٞ

، فٙزج ٚكٍ ًّٚبٚ أ. 66دٚس جٌفحػً جلأخلالٟ ذم١ٛد ئػطبئّػلالطٗ جٌّطشجذطس ذحٌطّر١ؼس، ِٓ خلاي 

ح ٠ؿد أْ ٠ٕرّٕٙح ئٌٝ جٌطفّى١ش ذؼ١ذجً ػٓ جٌٕظّشز جٌرش٠ثس ِغ جٌطّر١ؼس، فٕكٓ ؾضء ِٕٙح ٚلاذذّ  ّّ ِ

ّْ . ٔغطف١ذ ِٕٙحأْ  ٚئرج وحْ ٕ٘حن ِٓ ئشىحي، فحلإشىحي ٠ؼحٌؽ ػٍٝ ٘زج جٌّغطٜٛ؛ ِغطٜٛ أ

ؽرؼحً لا ٠ّىٓ جٌطم١ًٍّ ِٓ ِٛلف ضح٠ٍٛس، فٙٛ . جلإٔغحْ ؾضء ِٓ جٌطر١ؼس ٠ٚطفحػً ِغ جٌطر١ؼس 

ح ضكطحؼ ئٌٝ ضط٠ٛش، ٚ٘زج فٟ  ّّ ذككّ لذ أسعٝ سؤ٠س ل١ّّس لاقطشجَ جٌطّر١ؼس، ٌٚىّٕٙح فٟ سأ٠ٕح ِ

جٌزّٞ قحٚي ضط٠ٛش  James Sterbaعط١شذحجًٛظ ٌكم١مس ِحٌُ ٠خفٝ ػٓ جٌرؼغ ِػً ج

فّٙٙح . أ٘ سؤ٠طٗ ذطؼ١ّٕٙح جٌّشوض٠سّ جلإٔغح١ٔسّ ذٕٛع ِؼ١ّٓ ِٓ جٌفُٙ ٌٍّغحٚجز ذ١ٓ جلأٔٛجع

                                                
62

 Evans, op.cit, p.102 
63

 Ibid.,p.103 
64

Ned Hettinger, 2005, Respecting Nature’s Autonomy in Relationship with 

Humanity In Recognizing the Autonomy of Nature (Editor), Columbia University 

Press, USA,.p.89 
65

 Ibid.,p.89 
66

 Evans, op.cit, p p.122 



 

واتجاهاته الأخلاقيفي التحول   احتراو انطبيعت في فهسفت بول تايهور   

 

63 

ػٍٝ  ٌ لا َؼزذ٘ػٍٝ أعحط جٌّؼحٍِس جٌّخطٍفس ٚفك ِػلًا ِرذأ جٌطّٕحعد، جٌزّٞ ِٓ ِؼٕحٖ أ

عحع١سّ لأػؼحء جلأٔٛجع جلأخشٜ؛ ِٓ أؾً جلاقط١حؾحش غ١ش جلأعحع١سّ لأػؼحء جلاقط١حؾحش جلأ

ٚ ِرذأ جٌكفحظ ػٍٝ جلإٔغحْ ذحٌؼذٚجْ ػٍٝ جلاقط١حؾحش جلأعحع١سّ لأػؼحء جلأٔٛجع . أٔٛػٕح

أٚ ذحٌذفّحع ػٓ جلاقط١حؾحش . جلأخشٜ؛ ِٓ أؾً جلاقط١حؾحش جلأعحع١سّ لأػؼحء ٔٛػٕح

س لأػؼحء ٔٛػٕح ػذّ جٌؼذٚجْ جٌؼّحس ِٓ لرً أػؼحء جلأٔٛجع جلأعحع١سّ، ٚقطّٝ غ١ش جلأعحع١ّ 

حٖ  (،ْٔٙ انًجبدب انزّٙ أدسجٓب فًٛبِرذأ جٌذفحع جٌرششٞ)جلأخشٜ،  ّّ ذحٌطؼّذد٠ّس  ئجًبلا ع

 .67انحٕٛٚخّ

ح ِغ ٚجلغ ِٛؾٛد ٠طذجخً ف١ٗ جٌطّر١ؼٟ ذحلإٔغحٟٔ،  ًِ ح ضٕغؿُ ػّٛ ّّ فارجً، ٘زٖ جٌّرحدب ِ

ح ٔكغد أّٔٗ  ّّ ذمذس ِح ٠ؼىظ ج٘طّحَ جٌّشوض٠س جلإٔغح١ٔس ذمذس ِح ٠ؼىظ ج٘طّحَ ٚ٘زج ِ

٠ٚرمٝ جلإشىحي فٟ جٌكم١مس ِطؼٍمّح ذحٌٛػٟ جٌزّٞ ٠ؿد أْ ٠ىْٛ ٚؽش٠مس . جٌّشوض٠سّ جٌك٠ٛ١سّ

ح ٠كطحؼ . عٛء جعطخذجِٗ ِّحسعطٗ، فأوػش ِح ٠ؼشّ جٌطّر١ؼس ٘ٛ ػؼف جٌٛػٟ، أٚ ّّ ٚ٘زج أِش ِ

 .خطٍفسئٌٝ ؾٙذ ِطٛجطً ٚػٍٝ ِغط٠ٛحش ِ

 خاتمت:ال

ّْ ضح٠ٍٛس لذ قشص ِٓ أؾً ضكم١ك جقطشجَ جٌطّر١ؼس، ػٍٝ ضغ١١ش  ح عرك، أ ّّ ٌمذ سأ٠ٕح ِ

ٚؾٙس جٌطفّى١ش ٔكٛ ِح أعّحٖ جٌّشوض٠سّ جٌك٠ٛ١سّ، ٚ٘زج جٌكشص لذ لحدٖ ئٌٝ ٚػغ جٌمٛجػذ 

ّْ ٘زج جٌّٛلف . جٌّؼ١حس٠سّ ٌٍغٍّٛن جٌّٕحعد ٌزٌه جلاقطشجَ فٟ خطحَ ٘زج جٌؼًّ لاذذّ ِٓ جٌطأّو١ذ أ

ّْ ٘زٖ جٌٕظشز ئْ وحٔص ضرذٚ . لا ٠ّىٓ جٌطغّحػٟ ػٓ ئ٠ؿحذ١حضٗ جٌؼذ٠ذز ٌٚىٓ ػ١ٍٕح جٌمٛي أ

ًّ جٌىحتٕحش، فأّٙح ِغ  ِٕغؿّس ِغ ِٕطٍمحضٙح فٟ ضأو١ذ جٌّغحٚجز، أٚ ضأو١ذ فىشز جٌخ١ش جٌخحص ٌى

فحٌكحطً أْ . ؿؼً جٌم١ّس قحؾضًج ٌطم١١ذ جٌٛػغ جٌطّر١ؼٟرٌه لا ضطؿٕدّ جٌّرحٌغس؛ ػٕذِح ض

ّٞ ؾضء ف١ٙح ّْ ػ١ٍٗ أْ ٠طؼحًِ ِغ . جلإٔغحْ ئرج وحْ ؾضءً ِٓ جٌطّر١ؼس، فٙٛ ١ٌظ وأ طك١ف أ

ًّ ش١ة، ٚوّح ٠ؼطشف ضح٠ٍٛس  جٌىحتٕحش ذحقطشجَ خ١ش٘ح جٌخحص، ٌىٓ ٘زٖ جٌطّر١ؼس ٟ٘ لرً و

ًّ ٔفغٗ، ٟ٘ فٟ دجتشز جٌطشّجذؾ، جٌزّٞ ٠ؼٕٟ  ًّ ِٓ جٌى ّْ . أْ ٠غطف١ذ جٌى ِٚحدجَ جلأِش ٘ىزج، فا

أْ ٠غطف١ذ جٌؿ١ّغ ٚأْ لا ٠خغش  جٌٕظّشز فٟ ئؽحس ِخطٍف، ٘ٛ ئؽحس جلأٔغد ٘ٛ أْ ضىْٛ

ٔشحؽٗ جٌكؼحسٞ، ٌٚىٓ فٟ ج٢ْ  ٚ٘زج ٠ؼٕٟ أّٔٗ لا ٠ّىٓ قشِحْ جلإٔغحْ ِٓ ضط٠ٛش. جٌؿ١ّغ

جٔفغٗ ٚػغ جٌؼّٛجذؾ ٚجٌكذٚد ٌٙزج جٌٕشّحؽ؛ ػٕذِح  ٚضرذٚ ٕ٘ح فىشز جٌّكحفظس .  ٠ىْٛ ِؼشًّ

. ِؼم١ٌٛسّ ِٓ فىشز جٌّكحفظس ػٍٝ جلأفشجد، وّح سآ٘ح ضح٠ٍٛس ِرذت١ًّح ػٍٝ جلأٔٛجع أوػش

ٚجٌّكحفظس جٌّشحس ئ١ٌٙح ١ٌظ جٌّمظٛد ِٕٙح ذحٌؼّشٚسز جلإػشجس ذحلأفشجد، ٌٚىٓ ذغد جٌكحؾس 

ح قطّٝ ف. ئٌٝ ٘زٖ جلأفشجد عٛجء ذحٌظ١ّذ أٚ غ١شٖ ًِ ٟ ٘زٖ جٌكحٌس لا ٠ىْٛ جلأِش ذذْٚ ٚػّٛ

ّْ جٌىحتٕحش جٌك١س ٌٙح . اٜخشٍٚٚلا جٌطغردّ ذّؼحٔحز  أخلاق، فحلاعطفحدز لا ضؼٕٟ جٌطذ١ِّش ٚلاشهّ أ

ق١حضٙح جٌطّٟ ٠ؿد أْ ضكطشَ، ٌٚىٓ رٌه ١ٌظ ػٍٝ قغحخ جٌذّٚس جٌرششٞ جٌزٞ ٠رمٝ دٚسًج 

٠ىْٛ ِٓ جٌّٕحعد جٌطفّى١ش فٟ جٌطّر١ؼس  ٚجٌكحي أّٔٗ ِٓ ذحخ ٘زج جٌذّٚس. أعحع١حّ وّح ٘ٛ ظح٘ش 

ّْ ٔشحؽ  ح أ ًِ ِٓ ذحخ جٌر١ثس ١ٌٚظ جٌطفّى١ش فٟ جٌطّر١ؼس ِٓ ذحخ جٌطّر١ؼس فٟ رجضٙح؛ ئرج وحْ ِؼٍٛ

ٌّ يبجلإٔغحْ ٔشحؽ ضذخٍّٟ ٠فشع ٔفغٗ ذحعطّشجس ًٚكٍ أٌ َٕصٙ ثّ ْٕ رؼًٛك  . ٔػهّٛ فا

                                                
67

 James Sterba,1995, From Biocentric Individualism to Biocentric Pluralism  

p.195;196.http://www.umweltethik.at/wp/wp-content/uploads/ 



 

 محمد عزيزو ، معمر  جلول خذة
 

64 

فؼٛم دٔس انعّجػ انمبََٕٙ يٍ جٓخ أخشٖ.  انُظّشح انجٛئٛخ ثضٚبدح انٕػٙ الأخلالٙ يٍ جٓخ، ٔر

 ػهٗ أٌ ٚضداد الاْزًبو أكثش ثًحًٛبّد انكبئُبد انًخزهفخ؛ حٕٛاَٛخّ ٔغٛشْب ثششٔغ يُبعجخ. 

 :المراجعلبئًخ 

1-Becker , Gerhold  , 2009, Je suis le grand tout Respect for nature of 

environmental responsibility  In Environmental Ethics: Intercultural Perspectives , 

King-Tak Ip  (Editor), Rodopi, Amsterdam - New York 

-2 Clewis, Robert, (2009) , The Kantian Sublime and the Revelation of Freedom, 

Cambridge University Press,UK 

3- Evans J. Claude, (2005), With Respect for Nature, 1ed, State University of 

New York Press, New York 

4-  Hettinger ,Ned, (2005), Respecting Nature’s Autonomy in Relationship with 

Humanity In Recognizing the Autonomy of Nature (Editor), Columbia University 

Press.USA 

5-Kureethadam,Joshtrom Isaac, (2017) ,The Philosophical Roots of the Ecological 

Crisis:  

Descartes and the Modern Worldview, 1
ed

,Cambridge Scholars Publishing,  UK 

-6  Larrère ,Catherine,(2017), Environmental ethics Respect and responsibility, In 

Rethinking Nature: Challenging Disciplinary Boundaries, Aurélie Choné (Editor), 

Routledge, New York/ London . 

-7  Leib ,Linda Hajjar,(2011), Human Rights and the Environment, Koninklijke 

Brill. 

8- Leopold, Aldo, (2019), L'Ethique de la terre, Tr Aline Weill ,Éditions Payot, 

Paris 

9- Sterba ,James , 1995,From Biocentric Individualism to Biocentric Pluralism 

/zoaufau/zn.onhE-n/anduun://aaa.zvaf.ufud./.nu/a 

10- Taylor, Paul, (1986), Respect for Nature, 1
ed

, Princeton University Press, USA 

11- Taylor, Paul, (2014), Respect for Nature: A Theory of Environmental Ethics, 

In Environmental Ethics, Michael Boylan(editor) 2
ed

,  Wiley-Blackwell, UK 

12- Taylor, Paul, (1983), In Defense of Biocentrism,  

https://www.pdcnet.org/enviroethics/content/enviroethics_1983_0005_0003_0237

_0243 

http://www.umweltethik.at/wp/wp-content/uploads/
https://www.pdcnet.org/enviroethics/content/enviroethics_1983_0005_0003_0237_0243
https://www.pdcnet.org/enviroethics/content/enviroethics_1983_0005_0003_0237_0243


 

واتجاهاته الأخلاقيفي التحول   احتراو انطبيعت في فهسفت بول تايهور   

 

65 

13- Vilkka, Leena, (1997), The intrinsic value of nature, Rodopi,Amsterdam. 

 

 

 

 


